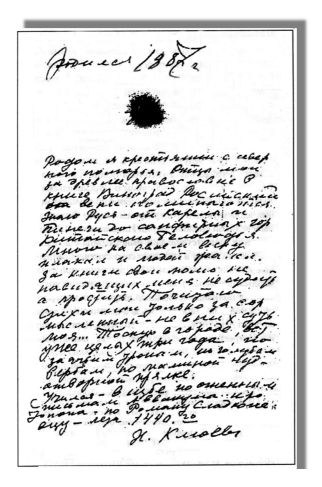


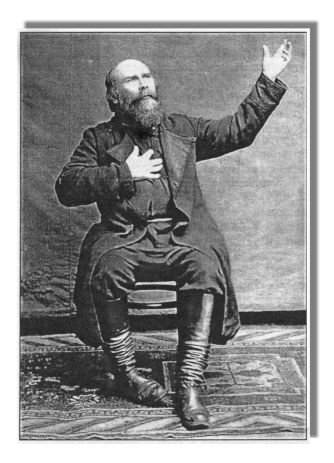
Нет счастья тому, кто себя не знает.



Автобиография Н. А. Клюева. Автограф. 1920-е







Н. А. Клюев читает стихи. Фото. 1928





#### Карельский научный центр Российской академии наук Институт языка, литературы и истории

### E. H. MAPKOBA

## РОДОСЛОВИЕ НИКОЛАЯ КЛЮЕВА

Тексты. Интерпретации. Контексты







Петрозаводск 2009 УДК 882 ББК 84(2Poc=Pyc)6 M27

Научный редактор проф. Е. М. Неёлов

Рецензенты: докт. филол. наук Е. М. Неёлов, канд. ист. наук А. Ю. Жуков

Издание подготовлено при поддержке Отделения историко-филологических наук РАН (проект «Инновационные стратегии литературной историографии)

#### Маркова Е. И.

М27 Родословие Николая Клюева. Тексты. Интерпретации. Контексты. – Петрозаводск: Карельский научный центр РАН, 2009. – 354 с.+вкл.

ISBN 978-5-9274-0373-8

Монография представляет собой первую реконструкцию родословия Николая Клюева как «народного завета», рассмотренного в евангельском, фольклорно-мифологическом и литературном контекстах. Также устанавливается типологическая связь между родословием поэта и биографиями севернорусских сказителей.

ISBN 978-5-9274-0373-8

- © Маркова Е. И., 2009
- © Хеглунд И. В., художественное оформление, 2009
- © Карельский научный центр РАН, 2009
- © Институт языка, литературы и истории КарНЦ РАН, 2009











#### **ВВЕДЕНИЕ**

Я – посвященный от народа, На мне великая Печать И на чело свое природа Мою прияла благодать... –

писал Николай Клюев в 1918 году. Поэт осознает: час настал – пришел его черед представить план построения нового мира, который он и предлагает соотечественникам. Но план этот изложен не в программах и манифестах, а в «песнях, где каждое слово оправдано опытом, где все пронизано рублевским певческим заветом, смысловой графьей, просквозило ассис<т>ом любви и усыновления»<sup>1</sup>.

В этой автохарактеристике значимо каждое слово. У Клюева, обладающего своим неповторимым духовным опытом, есть предшественник – преподобный Андрей Рублев, имя которого на рубеже XIX-XX веков не упоминалось «даже в наиболее полном и авторитетном в то время Энциклопедическом словаре Брокгауза и Ефрона»<sup>2</sup>. Однако для поэта

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Лепахин В. Персты прозренья Рублёва... Иконопись преподобного Андрея Рублева в творческом сознании и поэзии Н. Клюева // Лепахин В. Икона в русской художественной литературе. М.: Отчий дом, 2002. С. 545.





<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Клюев Н. Словесное древо. Проза / Вступ. ст. А. И. Михайлова; сост., подгот. текста и примеч. В. П. Гарнина. СПб.: Росток, 2003. С. 31. Далее цитирую по этому изданию, указывая в тексте в скобках номер страницы.





великий иконописец символизирует Святую Русь «во всем ее историческом развитии, но не во внешнем, государственном, а во внутреннем, духовном»<sup>3</sup>, потому и рублевские иконы для него не что иное, как «певческий завет» – т. е. воплощение в графье (иконописном контурном рисунке, процарапанном по левкасу или штукатурке) и красках новозаветной Троицы.

Итак, слово сказано: в рефлексии Клюева его творения – это «певческий завет», каждое слово которого, как одежды святых, просквозило золотыми лучами (ассистом) любви истинного сына Христова.

\* \* \*

Наше исследование предлагает реконструкцию родословия Николая Клюева, выполненную на основе автобиографических текстов. Его «певческий завет» немыслим без образа самого Христа, Его рождения, Его явления народу. Именно на этот образ спроецирован образ «я» в названных текстах, которые условно можно охарактеризовать как неавторский сквозной цикл.

Он представлен в собрании прозаических произведений Николая Клюева «Словесное древо», подготовленном к печати В. П. Гарниным. Название «автобиографический цикл» носит условный характер, так как сам автор его не формировал, мало того – только два из восьми текстов написаны его рукой. Четыре текста, в их числе знаменитая «Гагарья судьбина», записаны со слов поэта его другом Н. И. Архиповым в 1919–1924, один – П. Н. Медведевым в 1923–1924 годах. Именно он был дважды напечатан в 1925 году<sup>4</sup>. Кроме него, при жизни писателя была опубликована в

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Ежов И. С., Шамурин Е. И. Русская поэзия XX века. Антология русской лирики от символизма до наших дней. М., 1925. С. 575; Современные рабоче-крестьянские поэты в образцах и автобиографиях / Сост. П. Я. Заволокин. Иваново-Вознесенск, 1925. С. 218.





<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Лепахин В. Персты прозренья Рублёва... С. 551–552.





журнале «Красная панорама» за 1926 год автобиографическая заметка «О себе». Безусловно, в качестве автора был назван сам поэт. Но написана ли она Клюевым – вот в чем вопрос. Материал мог быть подготовлен с его слов сотрудником журнала. В «Словесном древе» данный текст печатается и датируется не по автографу, а по тексту публикации. Поэтому его можно охарактеризовать как условно авторский.

Два последних текста, включенных публикатором в данный раздел, по сути не являются работами, подготовленными для печати. Текст, условно датируемый 1930 годом, – вариант автобиографии, входящей в корпус документов, необходимых каждому человеку. Текст от 27 февраля 1930 года является прошением в Главискусство относительно назначения персональной пенсии. Оба написаны рукой Клюева и, несмотря на официальный характер, являются малыми сколками его изустных автобиографий, поэтому публикатор прав, включая их в данный раздел.

Современные читатели впервые познакомились с фрагментами цикла в 1987 году благодаря публикации К. М. Азадовского, которой была предпослана вступительная статья<sup>5</sup>. С нее-то и началось исследование автобиографической прозы, продолженное в 1992 году А. И. Михайловым<sup>6</sup>. Им же подготовлена обширная вступительная статья к изданию В. П. Гарнина «Словесное древо»<sup>7</sup>. В свою очередь К. М. Азадовский центральному рассказу цикла посвятил целую книгу «"Гагарья судьбина" Николая Клюева», состоящую из статьи «Николай Клюев – творец и миротворец», текста произведения

 $<sup>^7</sup>$  Михайлов А. И. О прозе Николая Клюева // Клюев Н. Словесное древо. С. 5–26.





 $<sup>^5</sup>$  Клюев Н. «Я славлю Россию...» Из творческого наследия / Вступ. ст., публ. и коммент. К. М. Азадовского // Литературное обозрение. 1987. № 8. С. 101–110.

 $<sup>^6</sup>$  Михайлов А. Автобиографическая проза Николая Клюева // Север. 1992.  ${\sf N}^{\sf Q}$  6. С. 146–148.





и примечаний<sup>8</sup>. Поясняющий материал в 8 раз превосходит объем произведения, что свидетельствует о сложности текста, его противоречивости и неоднозначности.

Хотя исследователи рассматривают автобиографические тексты как литературные сочинения, нельзя не отметить, что и по форме изложения, и по характеру бытования здесь налицо два главных признака фольклорного произведения - изустность и вариативность. Ведь, помимо записей Н. И. Архипова и филолога П. Н. Медведева, в архиве ИРЛИ (Пушкинский Дом) РАН (ИРЛИ, ф. 586, № 330. Архив Л. М. Клейнборта) хранится запись, выполненная рукой неустановленного лица, без начала и конца, являющаяся, по мнению В. П. Гарнина, одним из автобиографических вариантов, вобравшим в себя фрагменты текстов, именуемых «Из записей 1919 года», «Праотцы», «О себе: Автобиографическая заметка»<sup>9</sup>. Кроме того, имеются воспоминания В. В. Ильиной, в которых воспроизводится еще один автобиографический рассказ Николая Клюева 10. И эти заметки не единственные! Сколько ссылок на рассказ поэта о себе имеется в разного рода статьях и мемуарах!

Эти качества цикла, изустного и в самых малых фрагментах написанного, постоянно варьирующегося, ставят профессионального литератора в один ряд со сказителями. Но в данном случае тождество «писатель – сказитель», отличающее раннее творчество Клюева, проакцентированное поэтом и отмеченное критиками и исследователями<sup>11</sup>, хотя и

 $<sup>^{11}</sup>$  См., например: Маркова Е. И. Творчество Николая Клюева в контексте севернорусского словесного искусства. Петрозаводск: КарНЦ РАН, 1997. С. 112–133.





 $<sup>^{8}</sup>$  Азадовский К. «Гагарья судьбина» Николая Клюева. СПб.: Инапресс, 2004. 195 с.

 $<sup>^9</sup>$  Гарнин В. П. Примечания // Клюев Н. Словесное древо. С. 435. Далее цитирую: Гарнин В. П. Примечания (Сд).

<sup>&</sup>lt;sup>10</sup> Этот фрагмент впервые был включен в публикацию Л. Швецовой, С. Субботина «Эти гусли – глубь Онега...» (Из поэзии Николая Клюева начала 20-х – конца 30-х годов) // Север, 1986, № 9. С. 108.





имеет место быть, не является определяющим, ибо главным ориентиром Клюева-рассказчика была Библия, его образ моделируется по образу Христа, а образ посредника-биографа спроецирован им на образ апостола. Все четыре Евангелия записаны не самим Учителем, а его учениками по завершении Его земного пути.

Клюев же наговаривает свои «жизнетексты» при жизни. Вряд ли это случилось в связи с болезнью поэта, вряд ли рассказы были спровоцированы его «интервьюерами». Скорее, это была сознательная акция. Повествование давно зрело в творческом сознании поэта. Не раз и не два продумывалось, поэтому и вылилось в художественно законченную форму, но отнюдь не литературную, как считает К. М. Азадовский<sup>12</sup>, а изустную, что для Клюева принципиально важно: не он записывает, а его записывают. Совпадая в главном, евангельские тексты не тождественны друг другу. У Клюева также автобиографические версии в известной степени разнятся. Как каноническим Евангелиям сопутствуют апокрифические, так и трем основным текстам: «Из записей 1919 года», «Гагарья судьбина», «Праотцы» - и примыкающему к ним «< Автобиографическому отрывку>» - сопутствуют четыре указанных в «Словесном древе» текста и многие другие, переданные в редуцированном виде его современниками.

Форма бытования клюевского цикла – тоже весьма своеобразная: изустная – для избранных и частично литературная – для всех. Текст частично явлен читателю и слушателю и в то же время потаён. Но потаённый текст потому и потаённый, что о нем знают и не знают. Мог ли Клюев держать в памяти достаточно большие по объему тексты в столь законченной форме? Безусловно, мог. Севернорусские сказители знали на память произведения еще большего объема в силу того, что их импровизационный дар опирался на значительный фундамент словесных формул, выработанный веками. Клюев также

<sup>&</sup>lt;sup>12</sup> Азадовский К. «Гагарья судьбина»... С. 87.









по-своему использовал солидный запас библейских, фольклорно-мифологических и литературных формул, уже «отягченных смыслом, наполненных им»<sup>13</sup>, отточенных настолько, что расшифровка одного только символа выявляет «бездну смысла». Символическую насыщенность каждого текста усиливает его проекция на цикл в целом, обозначенный нами как неавторский сквозной цикл.

Характеристика последнего, как отмечалось нами в монографии «Творчество Николая Клюева в контексте севернорусского словесного искусства» 14, с одной стороны, совпадает с определением лирического стихотворного цикла как жанрового образования – группы произведений, связанных единством замысла, сюжета и героя, одноцентричностью композиции, где каждое произведение является воплощением одной из граней авторского миропонимания, существующей только в целостности и соотнесенности с другой 15. С другой стороны, это жанровое образование отличает внешняя рассредоточенность произведений при обязательном восхождении каждого отдельного текста к тому или иному звену единого сюжета-архетипа, воспроизводящих в своей сумме почти полную цепочку сюжета-архетипа.

Хотя автобиографический цикл Николая Клюева состоит из прозаических произведений, он и по своей ритмической организации, и по символической насыщенности, и по характеру ассоциативных сцеплений соприроден лирическому.

 $<sup>^{16}</sup>$  См. попытку циклизовать не сведенные в единство стихотворения: Мехш Э. Б. «Письма к родным» С. Есенина как лирический цикл // Вопросы сюжетосложения. № 5. Рига: Звайгзне. 1978. С. 157–167.





 $<sup>^{\</sup>rm 13}$  Бахтин М. М. Эстетика словесного искусства. М.: Искусство, 1979. С. 239.

<sup>&</sup>lt;sup>14</sup> Маркова Е. И. Творчество Николая Клюева... С. 159–161.

<sup>&</sup>lt;sup>15</sup> Бельская Л. Л. О сюжетно-композиционном единстве лирического цикла («Персидские мотивы» С. Есенина) // Сюжетосложение в русской литературе. Даугавпилс: Даугавпилсский педин-т, 1980. С. 97; Фоменко И. В. Об анализе лирического цикла (на примере стихов Б. Пастернака) // Принципы анализа литературного произведения. М., 1984. С. 171.





Что касается нашего стремления к выявлению и характеристике архетипического контекста как обязательного для понимания основных смысловых констант в творчестве Николая Клюева<sup>17</sup>, то исследователь Н. М. Солнцева, открыто не возражая нам, все же находит, что «неомифы и мифологемы играют в творчестве Клюева куда более значительную роль, чем архетипы»<sup>18</sup>. В связи с этим она приводит высказывание С. С. Аверинцева: «Архетипическое само по себе - не содержательная характеристика явлений, а только их отвлеченно-формальное структурирование»<sup>19</sup>, способное, по словами самого К. Г. Юнга, обернуться своей противоположностью, поэтому-то авторское начало отражено прежде всего в мифологемах<sup>20</sup>. Но и коллективистско-родовые, и индивидуально-авторские мифологемы и неомифы восходят к тому или иному архетипу и, как последний, тоже могут оборачиваться своей противоположностью и не только в произведениях разных авторов, но и в произведении одного писателя. Тот же медведь, о котором пишет Н. М. Солнцева, восходя к архетипу зверя-первопредка (тотема), выступает в функции мифического супруга женщины в фольклорно-мифологических произведениях, где эта связь в зависимости от жанра произведения может быть добровольной и насильственной; на уровне национально-государственной символики - выступает в роли покровителя поселения, и соответственно его образ воспроизводится на гербе (например, два медведя на гербе города Вытегры), и т. д.

Следует еще раз подчеркнуть важнейшую черту клюевского цикла. Несмотря на разность стилей у новозаветных апостолов и у поэта-рассказчика, их почерки объединяет

<sup>&</sup>lt;sup>20</sup> Солнцева Н. М. Указ. соч. С. 63.





 $<sup>^{17}</sup>$  Маркова Е. И. Творчество Николая Клюева... С. 23–24.

<sup>&</sup>lt;sup>18</sup> Солнцева Н. М. Странный Эрос. Интимные мотивы поэзии Николая Клюева. М.: Эллис Лак, 2000. С. 63.

 $<sup>^{19}</sup>$  Аверинцев С. Горизонт семьи. О некоторых константах традиционного русского сознания // Новый мир. 2000. № 2. С. 170. Цит. по: Солнцева Н. М. Указ. соч. С. 63.





главный признак – символическая насыщенность текста, что делает его, с одной стороны, чрезвычайно ёмким, с другой – осложняет толкование повествования. Мало того: евангельский текст в клюевском контексте осложнен тесным соседством, а иногда и наложением мотивов и образов иного типа: фольклорно-мифологических и литературных. Все это заставляет посвящать одной фразе, одному слову подчас не один абзац. Но в необходимости столь детального анализа нас убедило обращение к старшекурсникам-филологам. Например, на вопрос: «Что означают слова: "Жизнь моя – тропа Батыева"», – два-три человека ответили: «Это – тропа разорения»; остальные промолчали. Никто не знал, что эта тропа ведет к невидимому граду Китежу, и тем более не мог объяснить, как нашествие Батыя сопряжено с легендой о чудесном граде.

Встает вопрос: почему при структурировании монографии мы начинаем с евангельского контекста автобиографического цикла Клюева? Дело не только в том, что он явно доминирует, дело в другом – в подчинении авторского замысла идее рождения нового Христа. Сразу оговоримся, что полностью расчленить евангельское, фольклорно-мифологическое, литературное не удалось: поэтому возможна интерпретация того или иного мотива сразу на всех уровнях в одной главе или рассмотрение одного образа в разных главах, что влечет повторы, возвраты к одному и тому же словосочетанию, слову и т. д.

Учитывая специфику работы, автор исследования вынужден прибегать к обширному комментированию, чтобы дать первоначальное описание указанного символа; использовать методику системно-типологического и структурно-семантического анализа текста, чтобы выявить историческую нюансировку символа и его собственно авторское наполнение.

Поставленная задача – реконструировать родословие Клюева – не только нова, но и актуальна. Как и век назад, перед миром стоит все тот же круг антропологических проблем:









каким должен быть человек, насколько его личностное «я» должно быть привязано к родословному, по какой модели он должен выстраивать свой тип поведения (по типу политика, бизнесмена, кинозвезды и т. д.) или найти иные ценностные ориентиры. В любом случае он должен прежде всего познать самоё себя и, хотя бы лично для себя, выразить свою идентичность в слове. Иными словами: он должен знать свое «я» в лицо, что далеко не просто. Даже простой взгляд в зеркало является, по мысли М. М. Бахтина, только отражением, которое может стать «непосредственным моментом нашего видения и переживания мира: мы видим отражение своей наружности, но не себя в своей наружности, наружность не обнимает меня всего, я перед зеркалом, а не в нем; зеркало может дать лишь материал для самообъективации, и притом даже не в чистом виде»<sup>21</sup>. Даже столь элементарная ситуация предполагает наличие другого, который вмешан в событие созерцания, поэтому человек всегда несколько позирует перед зеркалом, придавая себе то или иное желаемое выражение $^{22}$ .

Как в автобиографическом цикле выглядит «я» Клюевагероя и кто этот «другой», с коим переживается сложнейший процесс самоидентификации человека?

На этот вопрос мы ответили, приведя в начале исследования поэтические строки Клюева. Безусловно, другой – это народ, прежде всего русское крестьянство. Но он ориентируется и на крестьянство России в целом, потому как разнообразны маршруты странствий героя-рассказчика, так много знаков *иных* культур вкраплено в художественную ткань повествования.

Рассмотрение автобиографического цикла вновь поднимает вопрос о народности творчества Клюева, о моделировании его поведенческих стереотипов как характерных для крестьянской среды. В монографии «Творчество Николая

<sup>&</sup>lt;sup>22</sup> Там же.





<sup>&</sup>lt;sup>21</sup> Бахтин М. М. Эстетика словесного искусства. С. 31.





Клюева в контексте севернорусского словесного искусства» мы полемизировали по этому поводу с К. Азадовским, придерживающимся иной точки зрения. В исследовании, посвященном «Гагарьей судьбине», ученый, невзирая на доводы оппонентов, ни на йоту не отошел от своего главного постулата.

К. Азадовский считает, что Клюев до 1916 года не давал исследователям биографических данных о себе, потому что не знал, какая биография будет востребована временем. Под влиянием критики, желающей видеть в нем поэта из народа, и интереса «ко всему национальному», «подлинно русскому», обострившегося в связи с Первой мировой войной $^{23}$ , он и сконструировал первый вариант в беседе с профессором П. Н. Сакулиным (Народный златоцвет // Вестник Европы. 1916. № 5. С. 200-210). Исследователь полагает, что образ народного поэта сформирован благодаря художественной моде, идущей сверху или поощренной «на самом верху»<sup>24</sup>. Здесь отметим одно, что с середины 20-х годов и тем более в 30-е годы образ народного поэта-Христа никак не поощрялся «на самом верху», за него расстреливали, но Клюев от него не отказался, заплатил за это звание, востребованное народом, жизнью.

На вопрос, почему он не отвечал на вопросы биографов раньше, ответить сложно. Думается, что здесь К. Азадовский прав: он ждал своего часа. Для него, поэта-мистика, значимыми были как собственное вхождение в сакральный возраст, так и надвигающаяся новая эпоха. В 1916 году ясно чувствовалось, что наступает пора перемен, которые влекут за собой явление нового Поэта. В этот год ему исполнилось 32 (в 1917 – 33!), он вступал в заветный возраст. (Правда, прямой возрастной параллели с Христом у него нет, он обычно уменьшает свой возраст: не для того, чтобы быть моложе, а для того, чтобы прийти «неузнан-

<sup>&</sup>lt;sup>24</sup> Там же.





<sup>&</sup>lt;sup>23</sup> Азадовский К. «Гагарья судьбина»... С. 34.





ным». Кому следует – узнают!) Да, он ждал сигнала, но не «сверху», а «снизу». Почувствовав, что Матерь-Русь, страна-крестьянка взбурлила, поэт и предстал перед ней в роли Сына, образ которого был соприроден его натуре, сызмальства впитавшей народную поэзию и древнерусскую словесность, имевшую хождение в старообрядческой среде (и не только в ней) Русского Севера даже в начале XX века<sup>25</sup>.

Замысел нашего исследования определяет его структуру. Находим, что реконструкция родословия предполагает публикацию самого автобиографического цикла, что и сделано в главе I «Тексты: паспортизация и жанровая характеристика». Глава II «Евангельский текст в автобиографическом цикле Николая Клюева» и глава III «Фольклорно-литературные источники и контексты родословия Николая Клюева» представляют интерпретации цикла. Эти две основные главы состоят из нескольких разделов и подразделов. Слово «интерпретация» употреблено во множественном числе, потому что находим невозможным свести истолкование родословия поэта к одной единственно правильной версии. Ибо автобиографический цикл Клюева является не документальным повествованием, а духовным посланием поэта современникам и потомкам.

Поэтому рассматриваем автобиографические произведения Николая Клюева как единый текст: во-первых, это характерно для нашей методики анализа (см.: «Творчество Николая Клюева...»), во-вторых и главных, это обусловлено ориентацией рассказчика на фольклорные образцы. Последние, как известно, анализируются в совокупности всех имеющихся вариантов.

Чтобы понять замысел Клюева, опираемся на тексты-«ключи» – на произведения, написанные им в то же время, что и автобиографический цикл, или в другие годы (ранние, поздние),

<sup>&</sup>lt;sup>25</sup> Маркова Е. И. Творчество Николая Клюева... С. 27–32.









но помогающие пролить свет на тот или иной факт (или интерпретацию данного факта) жизни – судьбы поэта.

Данное определение «жизнь – судьба» не случайно. Дело в том, что еще первый биограф Клюева А. К. Грунтов высказал суждения о том, что реальной, подтвержденной документами биографии поэта сопутствует ее мифологизированный вариант, который служит доказательством того, что крестьянский род не менее древен, чем дворянский  $^{26}$ . О том, что биография поэта «изрядно запутана, затемнена самим поэтом и его современниками»  $^{27}$ , писал В. Г. Базанов. Что касается К. М. Азадовского, основного биографа Клюева, то из книги в книгу он утверждает, что «автобиографическая» (он ставит жанровое определение в кавычки) проза есть «сотворенный им (Клюевым. – E.~M.) миф о России (и о самом себе)»  $^{28}$ .

Иной позиции придерживается А. И. Михайлов, глубокий исследователь творчества Клюева. Он полагает, что «все-таки это автобиография, и даже более значительная, если бы ее автор подробнейшим образом фиксировал все, что подённо с ним происходило. Это биография его духовной жизни, что и является самым существенным для творческой личности. ...ему, как редко кому другому, дано было понимание своей предназначенности. И свою автобиографию он имел все основания создавать, исходя не из бытовой эмпирики, а из постигаемого им провидчески плана своей судьбы. ...В своей автобиографии поэт исходит из осознания собственной жизни как некоего цельного и завершенного явления природно-космического, всемирно-духовного и национально-исторического бытия»<sup>29</sup>.

<sup>&</sup>lt;sup>29</sup> Михайлов А. Автобиографическая проза Николая Клюева. С. 146–147.





 $<sup>^{26}</sup>$  Грунтов А. Материалы к биографии Н. А. Клюева // Русская литература. 1973.  $N^{\rm o}$  1. С. 122.

<sup>&</sup>lt;sup>27</sup> Базанов В. Г. С родного берега. О поэзии Николая Клюева. Л.: Наука (Ленингр. отд.), 1990. С. 20.

<sup>&</sup>lt;sup>28</sup> Азадовский К. «Гагарья судьбина»... С. 88.





У А. И. Михайлова сказано точно: речь идет не о биографии в привычном смысле этого слова - т. е. в воспроизведении событий внешнего характера: родился, учился, служил в армии, работал, был/не был членом партии, был награжден, а о событиях, которые практически не подходят ни под одну из этих рубрик, но, тем не менее, являются знаковыми для человека, они-то и определяют его судьбу. Для поэта таковыми являлись события внутреннего порядка, в числе которых были видения и сны. Хотя его сновидения 1923-1928 годов зафиксированы со слов поэта Н. И. Архиповым, а сновидения 1931-1932 представлены в пересказе Н. Ф. Христофоровой<sup>30</sup>, у нас, во-первых, нет стопроцентной гарантии того, что поэт видел во сне именно то событие, которое он поведал «биографу-собирателю», во-вторых, далеко не всегда удается установить проекцию сновидения на те или иные жизненные реалии.

Тем не менее Клюев в числе определяющих событий своей духовной биографии называет видения и сны – т. е. факты, изначально не подлежащие документированию и никоим образом не подкрепленные свидетельствами очевидцев.

В автобиографический цикл он не просто включает видения и сон (хожение с матерью-покойницей в мир иной), а осмысляет их как знаковые события, маркирующие новые этапы его духовного развития.

Понимая, что Клюев – человек по природе своей не рационального склада, а иррационального умонастроения, мы в свое время отмечали, что «...вне "видений", снов, "голосов", грез творец данного типа просто необъясним: ведь он описывает прежде всего не социализированную и идеологизированную действительность, а "невидимый град Китеж", поэтому "факты" подобного рода имеют в его жизнеописании огромный удельный вес»<sup>31</sup>.

<sup>&</sup>lt;sup>31</sup> Маркова Е. И. Творчество Николая Клюева... С. 63.





 $<sup>^{30}</sup>$  См.: Клюев Н. Словесное древо: Раздел III. Сновидения. С. 79–100.





Предметом нашего изучения является потаённая реальность, скрытая от подавляющего числа его современников и предшественников.

Таким образом, в центре нашего исследования – неузнанный Клюев и невидимая Русь.

В то же время из клюевских текстов выпадает почти все, что так или иначе можно подтвердить документами, свидетельствами очевидцев.

Поэт идет не от литературной, а от народной и церковной традиций, для последних «стремление передать действительность без прикрас»<sup>32</sup> является не достоинством, а грехом – «отсутствием надежды на торжество невидимого мира». Потому реализм в этой системе представлений характеризуется как «искусство, не знающее Бога, безразличное к трансцендентному аспекту, обустроившееся в видимом мире. А незнание Бога и рождает натурализм, жизнь по букве, а не по Духу. Но буква без Духа уже не слово...»<sup>33</sup>.

А церковная и народная культура, как бы ни различались меж собой, на вопрос: «чем жить», отвечают одинаково: «словом» $!^{34}$ 

Клюевский цикл – это путь поэта к Слову, ибо «в начале было Слово, и Слово было у Бога, и Слово было Бог» (Ин. 1: 1). Он жив Словом, потому его родо+словие – это Слово о роде, воплощенном в его отдельном представителе, и Род в слове.

В послесловии подводятся итоги исследования. В справочную часть входят Именной указатель и Список работ Е. И. Марковой о творчестве Н. А. Клюева.

<sup>&</sup>lt;sup>34</sup> Там же. С. 40.





 $<sup>^{32}</sup>$  Васина М. В. Из личной переписки с В. С. Кутковым // Кутковой В. С. Краски мудрости. М.: Паломник, 2008. С. 125.

<sup>&</sup>lt;sup>33</sup> Там же.

# ТЕКСТЫ: ПАСПОРТИЗАЦИЯ И ЖАНРОВАЯ ХАРАКТЕРИСТИКА

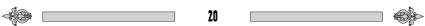
ГЛАВА **І** 





















**В** данной главе мы помещаем все тексты, паспортизуем (т. е. указываем: по какой записи каждый текст опубликован, где впервые напечатан, кем впервые проинтерпретирован) и даем краткую жанровую характеристику.

Все тексты публикуются по изданию: Николай Клюев. Словесное древо / Сост., подгот. текста и примеч. В. П. Гарнина. СПб., 2003. Основные данные паспортизации даются (кроме указания работ исследователей) по В. П. Гарнину (раздел «Примечания» в «Словесном древе»: С. 429–459). Тексты публикуются в том же хронологическом порядке, как в Разделе I «Автобиографические штрихи» «Словесного древа».

#### Из записей 1919 года

Я – мужик, но особой породы: кость у меня тонкая, кожа белая и волос мягкий. Ростом я два аршина, восемь вершков, в грудях двадцать четыре, а в головной обойме пятнадцать с половиной. Голос у меня чистый и слово мерное, без слюны и без лая; глазом же я зорок и сиз: нерпячий глаз у меня, неузнанный...

Принимая тело свое, как сад виноградный, почитаю его и люблю неизреченно (оттого и шелковая рубаха на мне, широкое с теплой пазухой полукафтанье, ирбитской кожи наборный сапог и персидского сканья перстень на пальце). Не пьяница я и не табакур, но к суропному пристрастен: к тверскому прянику, к изюму синему в цеженом меду, к суслу, к слоеному пирогу с куманичным вареньем, к постному сахару и ко всякому леденцу.









В обиходе я тих и опрятен; горница у меня завсегда, как серебряная гривна, сияет и лоснится; лавка дресвяным песком да берёстой натерта – моржовому зубу белей не быть. В большом углу Спас поморских зеленых писем – глядеть не наглядеться: лико, почитай, в аршин, а очи, как лесные озера... Перед Спасом лампада серебряная доможирной выплавки, обронной работы.

В древней иконе сердце и поцелуи мои. Молюсь на Андрея Рублева, Дионисия, Парамшина, выгорецких и устюжских трудников и образотворцев...

Родом я из Обонежской пятины – рукава от шубы Великого Новгорода. Рождество же мое – вот уже тридцать первое, славится в месяце беличьей линьки и лебединых отлетов – октябре, на Миколу, черниговского чудотворца...

Грамоте я обучен семилетком родительницей моей Парасковьей Димитриевной по книге, глаголемой Часослов лицевой. Памятую сию книгу, как чертог украшенный, дивес пречудных исполнен: лазори, слюды, златозобых Естрафилей и коней огненных.

...Родительница моя была садовая, а не лесная, во чину серафимовского православия. Отроковицей видение ей было: дуб малиновый, а на ней птица в женьчужном оплечье с ликом Пятницы-Параскевы. Служила птица канон трем звездам, что на богородичном плате пишутся; с того часа прилепилась родительница моя ко всякой речи, в которой звон цветет знаменный, крюковой, скрытный, столбовой... Памятовала она несколько тысяч словесных гнезд стихами и полууставно, знала Лебедя и Розу из Шестокрыла, Новый Маргарит – перевод с языка черных христиан, песнь искупителя Петра III, о христовых пришествиях из книги латинской удивительной, огненные письма протопопа Аввакума, индийское Евангелие и многое другое, что потайно осоляет народную душу – слово, сон, молитву, что осолило и меня до костей, до преисподних глубин моего духа и песни...

Пеклеванный ангел в избяном раю – это я в моем детстве... С первым пушком на губе, с первым стыдливым румянцем и по особым приметам благодати на теле моем был я благословлен родителью моей идти в Соловки, в послушание к старцу и строителю Феодору, у которого и прошел верижное правило. Старец возлюбил меня, аки кровное чадо, три раза в неделю, по постным дням, не давал он мне не токмо черного хлеба, но и никакой иной снеди, окромя пряженого пирожка с изюмом да вина кагору ковшичка два, чистоты ради и









возраста ума недоуменного – по древней греческой молитве: «К недоуменному устремимся уму...»

Письма из Кожеозерска, из Хвалынских молелен, от дивногорцев и спасальцев кавказских, с Афона, Свири, от китайских несториан, шелковое письмо из святого города Лхаса – вопияли и звали меня каждое на свой путь. Меня вводили в воинствующую вселенскую церковь...

Жизнь моя – тропа Батыева: от студеного Коневца (головы коня) до порфирного быка Сивы пролегла она. Много на ней слез и тайн запечатленных.

Я был прекрасен и крылат В богоотеческом жилище, И райских кринов аромат Мне был усладою и пищей. Блаженной родины лишен И человеком ставший ныне...

Осознание себя человеком произошло со мной в теплой закавказской земле, в ковровой сакле прекрасного Али. Он был родом из Персии и скрывался от царской печати (высшее скопчество, что полагалось в его роде Мельхиседеков). Родители через верных людей пересылали ему серебро и гостинцы для житейской потребы. Али полюбил меня так, как учит Кадра-ночь, которая стоит больше, чем тысячи месяцев. Это скрытное восточное учение о браке с ангелом, что в русском белом христианстве обозначается словами: обретение Адама...

Али заколол себя кинжалом...

Меня арестовали на Кавказе; по дороге в тюрьму я угостил конвойных табаком с индийским коноплем и, когда они забесновались, я бежал от них и благополучно добрался до Кутаиса, где жил некоторое время у турецких братьев-христиан...

О послушании моем в яслях и купелях скопческих в Константинополе и Смирне, в садах тамошних святых тебе, милый, выведывать рано, да и не вместишь ты ангельского воображения...

Саровский медведь питается медом из Дамаска.

\* \* \*

Труды мои на русских путях, жизнь на земле, тюрьма, встреча с городом, с его бумажными и каменными людьми выражены мною









в моих песнях, где каждое слово оправдано опытом, где всё пронизано рублевским певческим заветом, смысловой графьей, просквозило ассис<т>ом любви и усыновления.

Из всех земных явлений я больше люблю огонь. Любимые мои поэты Роман Сладкопевец, Верлен и царь Давид; самая желанная птица – жаворонок, время года – листопад, цвет – нежно-синий, камень – сапфир, василек – цветок мой, флейта – моя музыка.

<1919>

Текст І «Из записей 1919 года» (далее: «Записи») в «Словесном древе» помещен на с. 29–31. Датируется 1919 годом. Печатается по записи, выполненной Н. И. Архиповым (Институт русской литературы (Пушкинский Дом) Российской академии наук. Рукописный отдел. Санкт-Петербург. Далее – ИРЛИ). Впервые опубликован А. И. Михайловым в журнале «Север» в 1992 году ( $\mathbb{N}^{\circ}$  6. С. 157–158) вместе с автобиографическим рассказом (жанровое определение А. И. Михайлова) «Гагарья судьбина». Исследователь поместил данный текст после «Гагарьей судьбины», в «Словесном древе» он открывает как раздел, так и книгу в целом.

В «Примечаниях» к тексту, помимо указаний на автографы произведения и его первую публикацию, комментируются названные в тексте имена, топонимы, предметы. Текст примечаний более чем в 3 раза больше самого произведения (с. 435–443), что свидетельствует о его чрезвычайной информативной плотности и сложности, несмотря на простоту изложения.

Данный текст интерпретировался А. И. Михайловым во вступлении к названной публикации, учитывался К. М. Азадовским (Николай Клюев. Путь поэта. Л., 1990; Жизнь Николая Клюева. СПб., 2002), Е. И. Марковой (Творчество Николая Клюева в контексте севернорусского словесного искусства. Петрозаводск, 1997); Т. А. Пономаревой (глава «Автобиографическая проза и сны Николая Клюева» в монографии «Проза Николая Клюева 20-х годов». М., 1999. Глава вошла в двухтомное сочинение автора «Новокрестьянская проза









1920-х годов». Часть І: Философские и художественные искания Н. Клюева, А. Ганина, П. Карпова. Череповец, 2005), Н. М. Солнцевой (Странный эрос... М., 2000), О. Н. Бахтиной («Сновидения» Н. А. Клюева и традиции древнерусской и старообрядческой литературы // Николай Клюев: образ мира и судьба. Томск, 2000. С. 64–78); К. К. Логиновым (Николай Клюев и традиционные мистические практики России конца XIX – начала XX веков // XXI век на пути к Клюеву... Петрозаводск, 2006. С. 19–30), но в качестве самостоятельного данный текст ни разу не рассматривался.

Первые два абзаца представляют словесный автопортрет Николая Клюева. Обращает на себя внимание начало первого предложения: «Я – мужик...». Представление героя, как и последующая характеристика, наводят на мысль о Библии как главном источнике указанного произведения. См.: 1) «Я есмь...» (Ин. 8: 58); 2) «Я есмь Альфа и Омега; начало и конец, говорит Господь, Который есть и был, и грядет, Вседержитель» (Откр I: 8)<sup>1</sup>.

Форма ego eimi («я есмь») была широко представлена в гностической традиции, в русле которой созданы многие апокрифы древних христиан, в частности, известный письменный памятник «Гром. Совершенный Ум». Он восходит к жанру эллинистических откровений, где и использовалась форма «азъ есмь». В названном тексте она имеет антитетический и парадоксальный характер (например: «Я немая, которая не может говорить, и великое моё множество слов»)<sup>2</sup>.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> MacRae G. Discourses of the Gnostic Revealer // Proceeding of the International Colloquium on Gnosticism (Stockholm, August 20–25.1973). Stockholm, 1977. Р. 114–115. Цит. по: Трофимова М. К. Гностические апокрифы из Нат-Хаммади // Апокрифы древних христиан. М.: Мысль, 1989. С. 297–298.





<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Все библейские тексты печатаются по изданию: Библия. Книги священного писания Ветхого и Нового завета. В русском переводе с параллельными местами и приложениями. М.: Российское библейское общество, 2008. Сокращение названий книг дается также по этому изданию (см.: с. 4, 1010).





Эта антитетичность заявлена и в клюевском самоопределении: «Я – мужик, / но особой породы...». «Мужик» появляется вместо «Господь», что свидетельствует о сакрализации крестьянского рода, характерной для творчества Клюева. В данном тексте сакрализуется не только род как таковой, но его отдельный представитель, с которым идентифицирует себя поэт.

Начиная с В. Г. Базанова, определившего текст, опубликованный в «Красной панораме», как «житийный» рассказ<sup>3</sup>, эту жанровую характеристику широко используют исследователи. Заметим, что В. Г. Базанов заключает жанровое определение в кавычки, что понятно: в произведениях данного жанра шло повествование о канонизированном святом; здесь же речь идет о мирянине. Но ученому было важно подчеркнуть ориентацию автора на древнерусскую духовную словесность.

Как справедливо писал Д. С. Лихачев, литература Древней Руси «отражалась в изобразительном искусстве и сама отражала это изобразительное искусство как в противопоставленных зеркалах»<sup>4</sup>. «Слово лежало в основе многих произведений искусства, было его своеобразным "протографом" и "архетипом"»<sup>5</sup>. Поэтому медиевисты учитывают «показания изобразительного искусства (особенно лицевых списков и житийных клейм) для установления истории текста произведений, а историю текста произведений – для датировки изображений»<sup>6</sup>. Эта же взаимосвязь слова и изображения характерна для Николая Клюева<sup>7</sup>. Ее тонко ощущал Николай Ильич Архипов. Так, его запись «Гагарьей судьбины» внешне стилизована в древнерусской манере. Каждая главка начинается

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> Маркова Е. И. Творчество Николая Клюева... С. 22.





 $<sup>^{3}</sup>$  Базанов В. Г. С родного берега... С. 8.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Лихачев Д. С. Поэтика древнерусской литературы. Л.: Худ. литература (Ленингр. отд.), 1971. С. 28.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Там же. С. 25.

<sup>6</sup> Tam wa





с прописной кириллической буквы, раскрашенной в красный цвет (на отдельной бумажной наклейке). Заглавие выписано «вязью» и украшено по краям орнаментом типа «плетенки». Заставки-наклейки представляют собой (как и в других местах «черной тетради»<sup>8</sup>) рисунки различных цветов. Слева – крест, традиционно обозначающий начало рукописного текста<sup>9</sup>.

В «Записях» налицо тот же принцип: через текст создается впечатление описания житийной иконы с надписями в клеймах.

Действительно, первые два абзаца повествуют о том, как выглядит герой-рассказчик. Дано портретное описание в полный рост: характеризуются лицо, фигура, одеяние. Далее сказано, в каком интерьере он изображен: описание горницы и главной иконы в доме (абз. 3-й).

Далее следуют клейма: рождество; обучение матерью по книге Часослов лицевой; видение матери; мать с книгами; благословение матери на паломничество в Соловки; послушание у старца Феодора на Соловках; верижное правило; трапеза; получение писем из святых земель; путь на Кавказ; брак с ангелом Али; смерть Али; арест и заключение в тюрьме; побег; пребывание в садах святых.

На иконах, помимо основного изображения, могут быть выписаны символы евангелистов (Ангел, Лев, Телец и Орел) и другие. Символы, обозначающие определенные ипостаси запечатленного лика, перечислены в описании клюевских предпочтений во втором абзаце «послесловия» и соответственно последнем в тексте: огонь, жаворонок, сапфир, василек и флейта.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup> Азадовский К. «Гагарья судьбина»... С. 113. Исследователь предполагает, что заголовок «Гагарья судьбина» и орнамент выполнены самим Клюевым (с. 90). Но Н. И. Архипов был человеком с развитым художественным вкусом. Историк, журналист, он многого достиг: с 1926 по 1937 г. – заведующий Управлением Петергофских дворцов и парков. Возможно, он тоже владел древнерусской каллиграфией.





 $<sup>^8</sup>$  Записи сделаны в тетради с обложкой черного цвета. Отсюда пошло название «черная тетрадь».





Разумеется, жанровое определение «словесная икона» или, точнее, «автоикона» даем со всей осторожностью. Может, следует обозначить текст как «словесный церковный портрет». Наши колебания связаны с далеко не простой жанровой отчетливостью этого и не только этого текста у Клюева, ориентирующегося в своем творчестве на многие жанры-источники. В то же время прав В. Лепахин, утверждая, что Клюев поначалу стихийно, но со временем осознанно поставил перед собой «задачу изображения мира, прежде же всего России, через икону и как икону» 10.

#### Гагарья судьбина

Я родился, то шибко кричал, а чтоб до попа не помер, так бабушка Соломонида окрестила меня в хлебной квашонке.

А маменька-родитель родила меня, сама не помнила когда. Говорила, что «рожая тебя такой холод забрал, как о Крещении на проруби; не помню, как тебя родила».

А пестовала меня бабка Фёкла – Божья угодница – как ее звали. Я без мала с двух годов помню себя.

Грамоте меня выучила по Часовнику мамушка. Посадила меня на лежанку и дала в руку творожный колоб, и говорит: «Читай, дитятко, Часовник и ешь колоб и, покуль колоба не съешь, с лежанки не выходи». Я еще букв не знал, читать не умел, а так смотрю в Часовник и пою молитвы, которые знал по памяти, и перелистываю Часовник, как будто бы и читаю. А мамушка-покойница придет и ну-ка меня хвалить: «Вот, говорит, у меня хороший ребенок-то растет, будет как Иоанн Златоуст».

На тринадцатом году, как хорошо помню, было мне видение. Когда уже рожь была в колосу и васильки в цвету, сидел я над оврагом, на сугоре, такой крутой сугор; позади меня сосна, а впереди верст на пять видать наполисто...

<sup>&</sup>lt;sup>10</sup> Лепахин В. Поэт-изограф. Иконное, иконописное и иконичное в творчестве Николая Клюева // Лепахин В. Икона в русской художественной литературе. С. 510. Как известно, Сергей Есенин прозвал его «изографом». См.: Есенин С. Полн. собр. соч. в семи томах. Т. VI. М.: Наука; Голос, 1999. С. 100.









На небе не было ни одной тучки – всё ровно-синее небо... И вдруг вдали, немного повыше той черты, где небо с землей сходится, появилось блестящее, величиной с куриное яйцо, пятно. Пятно двигалось к зениту и так поднялось сажен на 5 напрямки и потом со страшной быстротой понеслось прямо на меня, всё увеличиваясь и увеличиваясь... И уже, когда совсем было близко, на расстоянии версты от меня, я стал различать всё возрастающий звук, как бы гул. Я сидел под сосною, вскочил на ноги, но не мог ни бежать, ни кричать... И это блиставшее ослепительным светом пятно как бы проглотило меня, и я стоял в этом ослепительном блеске, не чувствуя, где я стою, потому что вокруг меня как бы ничего не было и не было самого себя.

Сколько времени это продолжалось – я не могу рассказать, как стало все по-старому – я тоже не могу рассказать.

А когда мне было лет 18, я черпал на озере воду из проруби, стоя на коленях... Когда начерпал ушат, поднял голову по направлению к пригорку, на который я должен был подняться с салазками и ушатом воды, я ясно увидел на пригорке среди нежно-синего сияния снега существо, как бы следящее за мною невыразимо прекрасными очами. Существо было в три или четыре раза выше человеческого роста, одетое как бы в кристалловидные лепестки огромного цветка, с окруженной кристаллическим дымом головой.

А так у меня были дивные сны. Когда умерла мамушка, то в день ее похорон я приехал с погоста, изнемогший от слез. Меня раздели и повалили на пол, близ печки, на соломенную постель. И я спал два дня, а на третий день проснулся, часов около 2 дня, с таким криком, как будто вновь родился. В снах мне явилась мамушка и показала весь путь, какой человек проходит с минуты смерти в вечный мир. Но рассказать про виденное не могу, не сумею, только ношу в своем сердце. Что-то слабо похоже на пережитое в этих снах брезжит в моем «Поддонном псалме», в его некоторых строчках.

\* \* \*

А в Соловках я жил по два раза. В самой обители жил больше года без паспорта, только по имени – это в первый раз; а во второй раз жил на Секирной горе. Гора без мала 80 саж < еней > над морем. На горном же темени церковка каменная и кельи. Строителем был при мне о < тец > Феодор, я же был за старцем Зосимой.









Долго жил в избушке у озера; питался чем Бог послал: черникой, рыжиками; в мёрдушку плотицы попадут – уху сварю, похлебаю; лебеди дикие под самое оконце подплывали, из рук хлебные корочки брали; лисица повадилась под оконце бегать, кажнюю зарю разбудит, не надо и колокола ждать.

Вериги я на себе тогда носил девятифунтовые, по числу 9 небес, не тех, что видел ап<остол> Павел, а других. Без 400 земных поклонов дня не кончал. Икона Спасова в углу келейном от свечи да от молитвы словно бархатом перекрылась, казалась мягкой, живой. А солнышко плясало на озере, мешало золотой мутовкой озерную сметану, и явно виделось, как преп<одобный> Герман кадит кацеей по березовым перелескам.

Люди приходили ко мне, пахло от них миром мирским, нудой житейской... Кланялись мне в ноги, руки целовали, а я плакал, глядя на них, на их плен черный, и каждому давал по сосновой шишке на память о лебединой Соловецкой земле.

Раз под листопад пришел ко мне старец с Афона в седине и ризах преподобнических, стал укором укорять меня, что не на правом я пути, что мне нужно во Христа облечься, Христовым хлебом стать и самому Христом быть.

Поведал мне про дальние персидские земли, где серафимы с человеками брашно делят и – многие другие тайны бабидов и христов персидских, духовидцев, пророков и братьев Розы и Креста на Руси.

Старец снял с меня вериги и бросил в озерный омут, а вместо креста нательного надел на меня образок из черного агата; по камню был вырезан треугольник и надпись, насколько я помню, «Шамаим» и еще что-то другое, чего я разобрать и понять в то время не мог.

Старец снял с себя рубашку, вынул из котомки портки и кафтанец легонький, и белую скуфейку, обрядил меня и тем же вечером привел на пароход как приезжего богомольца-обетника.

В городе Онеге, куда я со старцем приехал, в хорошем крашеном доме, где старец пристал, нас встретили два молодых мужика, годов по 35. Им старец сдал меня с наказом ублажать меня и грубым словом не находить.

Братья-голуби разными дорогами до Волги, а потом трешкотами и пароходами привезли меня, почитай, в конец России, в Самарскую губ<ернию>.









Там я жил, почитай, два года царем Давидом большого Золотого Корабля, белых голубей – христов. Я был тогда молоденький, тонкоплечий, ликом бел, голос имел заливчатый, усладный.

Великий Голубь, он же пророк Золотого Корабля, Духом Божиим движимый и Иоанном в духовном Иордане крещеный, принес мне великую царскую печать. Три дня и три ночи братья не выходили из Корабля, молясь обо мне с великими слезами, любовью и лаской ко мне. А на четвертый день опустили меня в купель.

Купель – это деревянный узкий сруб внутри дома; вход с вышки по отметной лесенке, которую убрали вверх. Тюфяк и подушка для уготованных к крещению набиты сухим хмелем и маковыми головками. Пол купели покрыт толстым слоем хмеля, отчего пьянит и мерещится, слух же и голос притупляются. Жег я восковые свечи от темени, их было числом сорок; свечки же хватало, почитай, на целый день, они были отлиты из самого ярого белого воска, толщиной с серебряный рубль. Кормили же меня кутьей с изюмом, скаными пирогами белыми, пить же давали чистый кагор с молоком.

В такой купели нужно пробыть шесть недель, чтобы сподобиться великой печати. Что подразумевалось под печатью, я тогда не знал, и только случай открыл мне глаза на эту тайну.

Паренек из Корабля, брат Мотя, вероятно, тайно от старцев пробрался ко мне, приоткрыл люк вверху и в разговоре со мной проговорился, что у меня «отрежут всё», и если я умру, то меня похоронят на выгоне и что уже там на случай вырыта могила, земля рассыпана по окрайку, вдалеке, чтобы незаметно было; а самая яма прикрыта толстыми плахами и дерном, чтобы не было заметно.

Я расплакался, но Мотя, тоже заливаясь слезами, сказал, что выпустить он меня не может, но что внизу срубца, почти в земле, прошлый год переменяли сгнившее бревно на новое и что это бревно можно расшатать и выпихать в придворок, так как стена срубца туда выходит.

Весь день и всю ночь расшатывал я бревно, пока оно не подалось. И я, наперво пропихав свою одежу в отверстие, сам уже нагишом вылез из срубца в придворок, а оттуда уже свободно вышел в конопляники и побежал куда глаза глядят. И только когда погасли звезды, я передохнул где-то в степи, откуда доносился далекий свисток паровоза.







\* \* \*

А после того побывал я на Кавказе; по рассказам старцев, виделся с разными тайными людьми; одни из них живут в горах, по году и больше не бывают в миру, питаются от трудов рук своих. Ясны они и мало говорливы, больше кланяются, а весь разговор: «Помолчим, брат!» И молчать так сладко с ними, как будто ты век жил и жить будешь вечно.

Видел на Кавказе я одного раввина, который Христу молится и меня называл Христом; змей он берет в руки, по семи дней ничего не ест и лечит молитвой.

Помню, на одной дороге в горах попал я на ватагу смуглых, оборванных мальцев, и они обступили меня, стали трепать по плечам, ласкать меня, угощать яблоками и рассыпчатыми белыми конфектами. Кажется, что это были турки. Я не понимал по-ихнему ни одного слова, но догадался, что они зовут меня с собою. Я был голоден и без денег, а идти мне было всё равно куда.

В сакле, у горного ключа, куда привели меня мальцы, мне показалось очень приветно. Наварили лапши, принесли вина и сладких ягод, пили, ели... Их было всего человек восемь; самый красивый из них с маковыми губами и как бы с точеной шеей, необыкновенно легкий в пляске и движениях, стал оспаривать перед другими свое право на меня. Завязалась драка, и только кинжал красавца спас меня от ярости влюбленной ватаги.

Дня четыре эти люди брали мою любовь, каждый раз оспаривая меня друг у друга. На прощанье они дали мне около 100 руб. денег, кашемировую рубаху с серебряным кованым поясом, сапоги и наложили в котомку разной сладкой снеди.

Скала, скрывающая жгучий ключ, была пробита. Передо мною раскрылся целый мир доселе смутных чувств и отныне осознанных прекрасных путей. В тюрьме, в ночлежке, в монастыре или в изысканном литературном салоне я утешаюсь образом Али, похожего на молодой душистый кипарис. Позже я узнал, что он искал меня по всему Кавказу и южной России и застрелился от тоски.

От норвежских берегов до Усть-Цыльмы, от Соловков до персидских оазисов знакомы мне журавиные пути. Плавни Ледовитого океана, Соловецкие дебри и леса Беломорья открыли мне нетленные клады народного духа: слова, песни и молитвы. Познал я, что невидимый народный Иерусалим – не сказка, а близкая роди-









мая подлинность, познал я, что кроме видимого устройства жизни русского народа как государства, или вообще человеческого общества существует тайная, скрытая от гордых взоров, иерархия, церковь невидимая – Святая Русь, что везде, в поморской ли избе, в олонецкой ли позёмке или в закаспийском кишлаке есть души, связанные между собой клятвой спасения мира, клятвой участия в плане Бога. И план этот – усовершенствование, раскрытие красоты лика Божия.

Теплый животный Господь взял меня на ладонь свою, напоил слюной своей, облизал меня добрым родимым языком, как корова облизывает новорожденного теленка.

\* \* \*

Жизнь на русских проселках, под телен <ь>канье малиновок, под комариный звон звезд всё упорней и зловещее пугали каменные щупальцы. И неизбежное совершилось. Моздокские просторы, хвойные губы поморья выплюнули меня в Москву. С гривенником в кармане, с краюшкой хлеба за пазухой мерил я лапотным шагом улицы этого, доселе еще прекрасного города.

Не помню, как я очутился в маленькой бедной комнатке у чернокудрого, с пчелиными глазами человека. Иона Брихничев – пламенный священник, народный проповедник, редактор издававшегося в Царицыне на Волге журнала «Слушай, земля!», принял меня как брата, записал мои песни. Так появилась первая моя книга «Сосен перезвон». Брихничев же издал и «Братские песни».

Появились статьи в газетах и журналах, на все лады расхваливавшие мои стихи. Литературные собрания, вечера, художественные пирушки, палаты московской знати две зимы подряд мололи меня пестрыми жерновами моды, любопытства и сытой скуки. Брюсов, Бунин, Вересаев, Телешов, Дрожжин, марксисты и христиане, «Золотое руно» и Суриковский кружок – мои знакомцы того нехорошего, бестолкового времени.

Писатели мне казались суетными маленькими людьми, облепленными, как старая лодка, моллюсками тщеславия, нетерпимости и порока. Артисты казались обжорами, пустыми щеголями с хорошо подвешенным языком и с воловьим несуразным лбом. Но больше всего ужасался я женщин; они мне всегда напоминали кондоров на пустынной падали, с тошным запахом духов, с голыми шеями









и руками, с бездушным, лживым голосом. Они пугали меня, как бесы солончаковых аральских балок.

Театры, музыка, картинные выставки и музеи не дали мне ничего, окромя полынной тоски и душевного холода. Это было в 1911–12 годы. Грузинская Божия Матерь спасла меня от растления. Ее миндальные очи поют и доселе в моем сердце. Пречудная икона! Глядя на нее, мне стало стыдно и смертельно обидно за себя, за Россию, за песни – панельный товар.

Мое бегство из Москвы через Питер было озарено знакомством с Нечаянной Радостью – покойным Ал. Блоком. Простотой и глубокой грустью повеяло на меня от этого человека с теплой редкословной речью о народе, о его святынях и священных потерях. До гроба не забыть его прощального поцелуя, его маслянистой маленькой слезинки, когда он провожал меня в путь-дорогу, назад в деревню, к сосцам избы и ковриги-матери.

\* \* \*

Жизнь на родимых гнездах, под олонецкими берестяными звездами дала мне песни, строила сны святые, неколебимые, как сама земля.

Старела мамушка, почернел от свечных восковых капелей памятный Часовник. Мамушка пела уже не песни мира, а строгие стихиры о реке огненной, о грозных трубных архангелах, о воскресении телес оправданных. За пять недель до своей смерти мамушка ходила на погост отметать поклоны Пятнице-Параскеве, насладиться светом тихим, киноварным Исусом, попирающим врата адовы, апосля того показать старосте церковному, где похоронить ее надо, чтобы звон порхался в могильном песочке, чтобы место без лужи было. И тысячецветник белый, непорочный из сердца ея и из песенных губ вырос.

Мне ж она день и час сказала, когда за ее душой ангелы с серебряным блюдом придут. Ноябрь щипал небесного лебедя, осыпал избу сивым неслышным пухом. А как душе мамушкиной выйти, сходился вихрь на деревне: две тесины с нашей крыши вырвало и, как две ржаных соломины, унесло далеко на задворки; как бы гром прошел по избе...

Мамушка лежала помолодевшая, с неприкосновенным светом на лице. Так умирают святые, лебеди на озерах, богородицына трава в оленьем родном бору... Мои «Избяные песни» отображают мое









великое сиротство и святыню-мать. Избяной рай остался без привратника; в него поселились пестрые сирины моих новых дум и черная сова моей неизглаголанной печали. Годы не осушили моих глаз, не размыкали моего безмерного сиротства. Я – сирота до гроба и живу в звонком напряжении: вот-вот заржет золотой конь у моего крыльца – гостинец Оттуда – мамушкин вестник.

Все, что писал и напишу, я считаю только лишь мысленным сором и ни в что почитаю мои писательские заслуги. И удивляюсь, и недоумеваю, почему по виду умные люди находят в моих стихах какое-то значение и ценность. Тысячи стихов, моих ли или тех поэтов, которых я знаю в России, не стоят одного распевца моей светлой матери.

\* \* \*

За свою песенную жизнь я много видел знаменитых и прославленных людей. Помню себя недоростком в Ясной Поляне у Толстого. Пришли мы туда с рязанских стран: я – для духа непорочного, двое мужиков под малой печатью и два старика с пророческим даром.

Толстой сидел на скамеечке, под веревкой, на которой были развешаны поразившие меня своей огромностью синие штаны.

Кое-как разговорились. Пророки напирали на «блаженни оскопившие себя». Толстой торопился и досадливо повторял: «Нет, нет...» Помню его слова: «Вот у вас мальчик, неужели и его по-вашему испортить?» Я подвинулся поближе и по обычаю радений, когда досада нападает на людей, стал нараспев читать стих: «На горе, горе Сионской...», один из моих самых ранних Давидовых псалмов. Толстой внимательно слушал, глаза его стали ласковы, а когда заговорил, то голос его стал повеселевшим: «Вот это настоящее... Неужели сам сочиняет?..»

Больше мы ничего не добились от Толстого. Он пошел куда-то вдоль дома... На дворе ругалась какая-то толстая баба с полным подойником молока, откуда-то тянуло вкусным предобеденным духом, за окном стучали тарелками... И огромным синим парусом сердито надувались растянутые на веревке штаны.

Старые корабельщики со слезами на глазах, без шапок шли через сад, направляясь к проселочной дороге, а я жамкал зубами подобранное под окном яснополянского дома большое с черным бочком яблоко.

Мир Толстому! Наши корабли плывут и без него.







\* \* \*

Как русские дороги-тракты, как многопарусная белянная Волга, как бездомные тучи в бесследном осеннем небе – так знакомы мне тюрьма и сума, решетка в кирпичной стене, железные зубы, этапная матюжная гонка. Мною оплакана не одна черная копейка, не один калач за упокой, за спасение «несчастненькому, молоденькому».

Помню офицерский дикий суд над собой за отказ от военной службы... Четыре с половиной года каторжных работ... Каменный сундук, куда меня заперли, заковав в кандалы, не заглушил во мне словесных хрустальных колокольчиков, далеких тяжковеющих труб. Шесть месяцев вздыхали небесные трубы, и стены тюрьмы наконец рухнули. Людями в белых халатах, с золотыми очками на глазах, с запахом смертной белены и йода (эти дурманы знакомы мне по сибирским степям) я был признан малоумным и отправлен этапом за отцовской порукой в домашнее загуберье.

Три раза я сидел в тюрьме. Не жалко острожных лет: пострадать человеку всегда хорошо... Только любить некого в кирпичном кошеле. Убийца и долголетний каторжник Дубов сверкал на меня ореховыми глазами на получасных прогулках по казенному булыжному двору, присылал мне в камеру гостинцы: ситный с поджаристой постной корочкой и чаю в бумажке... Упокой его, Господь, в любви своей! А в поминанье у меня с красной буквы записано: убиенный раб Божий Арсений.

Били меня в тюрьме люто: за смирение, за молчание мое. У старшего надзирателя повадка была: соль в кармане носить. Схватит тебя за шиворот да и ну солью голову намыливать; потом сиди и чисти всю ночь по солинке на ноготь... Оттого и плешивый я и на лбу болезные трещины; а допреж того волос у меня был маслянистый, плечи без сутулья и лицом я был ясен...

\* \* \*

Сивая гагара – водяных птиц царица. Перо у сивой гагары заклятое: зубчик в зубчик, а в самом черенке-коленце бывает и пищик... Живой гагара не дастся, только знающий, как воды в земляной квашне бродят и что за дрожжи в эту квашню положены, находит гагару под омежным корнем, где она смерть свою встречает. В час смертный отдает водяница таланному человеку заклятый пищик – певучее сивое перо.

Великое Онего - чаша гагарья, ее удолье и заплыв смертный.









От деревни Титовой волок сорокаверстный (сорок – счет не простой) намойной белой лудой убегает до Муч-острова. На острове, в малой церковке царьградские вельможи живут: Лазарь и Афанасий Муромские. Теплится их мусикия – учеба Сократова – в булыжном жернове, в самодельных горшечках из глины, в толстоцепных веригах, что до наших дней онежские мужики раченьем церковным и поклонением оберегают.

От Муромского через Бесов Нос дорога в Пудожские земли, где по падям береговым бабы дресву золотую копают и той дресвой полы в избах да лавки шоркают. Никто не знает, отчего у пудожских баб избы на Купальский день кипенем светятся... то червонное золото светозарит. Сказывают, близ Вороньего Бора, в той же Пудожской земле, ручей есть: берега, врозмах до 20 саж<еней>, всё по земляным слоям жемчужной раковиной выложены. Оттого на вороньегорских девках подзоры и поднизи жемчугом ломятся.

Бабки еще помнят, как в тамошние края приезжали черные купцы жемчуг добывать. На людях накрашены купцы по лицу краской, оттого белыми днем выглядят; в ночную же пору высмотрели старухи, что обличьем купцы как арапы, волосы курчавы и Богу не по-нашему молятся.

От Вороньего Бора дорога лесами бежит. Крест я в тех лесах видел, в диком нелюдимом месте, а на кресте надпись резная про государева дарева повествует. Старики еще помнят, как ходили в низовые края, в Новгород и в Москву сказители и баяны дарева промышлять. Они-то на месте, где по домам расходиться, крест с привозного мореного дуба поставили...

Апосля крестовой росстани пойдут Повенецкие страны. Тут и великое Онего суклином сходится. Кому надо на красный Палеостров к преп<одобному> Корнилию в гости, заворачивай мысами, посолонь. Палеостров – кость мужицкая: 10 000 заонежских мужиков за истинный крест да красоту молебную сами себя посреди Палеострова спалили. И доселе на их костях звон цветет, шумит Неопалимое Древо... Видел я, грешный, пречудное древо и звон огненный слышал...

На ладьях или на соймах ловецких с Палеострова в Клименицы богомолье держат. Помню, до 30 человек в нашей ладье было – всё люди за сивой гагарой погонщики. Ветер – шелоник ледовитый о ту пору сходился. Подпарусник волны сорвали... Плакали мы,









что смерть пришла... Уже Клименицы в глазах синели, плескали сиговой ухой и устойным квасом по ветру, но наша ладья захлебывалась продольной волной...

«Поставь парус ребром! Пустите меня к рулю!» – за велегласной исповедью друг другу во грехах памятен голос... Ладья круто повернула поперек волны, и не прошло с час, как с Клименецкого затона вскричала нам встречу сивая водяница-гагара...

Голосник был – захваленный ныне гагарий погонщик – Григорий Ефимович Распутин.

\* \* \*

В Питере, на Гороховой, бес мне помехой на дороге стал. Оболочен был нечистый в пальто с воротником барашковым, копыта в калоши с опушкой упрятаны, а рога шапкой «малоросс» накрыты. По собачьим глазам узнал я его.

«Ты, - говорит, - куда прешь? Кто такой и откуда?»

«С Царского Села, – говорю, – от полковника Ломана... Григория Ефимовича Новых видеть желаю... Земляк он мой и сомолитвенник...»

В горнице с зеркалом, с образом гостинодворской работы в углу, ждал я недолго. По походке, когда человек ступает на передки ног, чтобы легкость походке придать, учуял я, что это «он». Семнадцать лет не видались, и вот Бог привел уста к устам приложить. Поцеловались попросту, как будто вчера расстались.

«Ты, – говорит, – хороший, в чистоте себя соблюдаешь... Любо мне смирение твое: другой бы на твоем месте в митрополиты метил... Ну да не властью жив человек, а нищетой богатной!»

Смотрел на него я сбоку: бурые жилки под кожей, трещинка поперек нижней губы и зрачки в масло окунуты. Под рубахой из крученой китайской фанзы – белая, тонкая одета и запястки перчаточными пуговками застегнуты; штаны не просижены. И дух от него кумачный...

Прошли на другую половину. Столик небольшой у окошка, бумажной салфеткой с кисточками накрыт – полтора целковых вся салфеткина цена. В углу иконы не истинные, лавочной выработки, только лампадка серебряная – подвески с чернью и рясном, как у корсунских образов.

Перед пирогом с красной рыбой перекрестились на образа, а как «аминь» сказать, внизу или вверху – то невдогад – явственно стон учуялся.









«Что это, – говорю, – Григорий Ефимович? Кто это у тебя вздохнул так жалобно?»

Легкое удивление и как бы некоторая муть зарябила лицо Распутина.

«Это, – говорит, – братишко у меня тебе жалуется, а ты про это никому не пикни, ежели тебе Бог тайное открывает... Ты знаешь, я каким дамам тебя представлю? Ты кого здесь в Питере знаешь? Хошь русского царя увидеть? Только пророчествовать не складись... В тебе ведь талант, а во мне дух!..»

«Неладное, – говорю, – Григорий Ефимович, в народе-то творится... Поведать бы государю нашу правду! Как бы эта война тем блином не стала, который в горле колом становится?..»

«Я и то говорю царю, – зачастил Распутин, – царь-батюшка, отдай землю мужикам, не то не сносишь головы!»

Старался я говорить с Распутиным на потайном народном языке о душе, о рождении Христа в человеке, о евангельской лилии, он отвечал невпопад и, наконец, признался, что он ныне «ходит в жестоком православии». Для меня стало понятно, что передо мной сидит Иоанн Новгородский, заклявший беса в рукомойнике, что стон, который я слышал за нашей молитвой перед пирогом, суть жалоба низшей плененной Распутиным сущности.

Расставаясь, я уже не поцеловал Распутина, а поклонился ему по-монастырски... Бес в галошах указал мне дорогу к Покрову на Садовой...

\* \* \*

После каменного петербургского дня долго без морока спится, фабричным гудком не разбудить... По Фонтанке, в том конце ее, где Чернышёв мост в берега вклевался, утренние гудки черными петухами уши бередят...

Вот в такое-то петушиное утро к корявому дому на Фонтанке, в котором я проживал, подъехал придворный автомобиль. Залитый галунами адъютант, с золотою саблей на боку, напугал кухонную Авдотью: «Разбудить немедленно Николая Клюева! Высочайшие особы желают его видеть!»

Холодный, сверкающий зал царскосельского дворца, ряды золотых стульев, на которых сторожко, даже в каком-то благочинии сидели бархатные, кружевные и густо раззолоченные фигуры...









Три кресла впереди – сколок с древних теремных услонов – места царицы и ее старших дочерей.

На подмостках, покрытых малиновым штофом, стоял я в грубых мужицких сапогах, в пестрядинной рубахе, с синим полукафтанцем на плечах – питомец овина, от медведя посол.

Как меня учил сивый тяжелый генерал, таким мой поклон русской царице и был: я поклонился до земли, и в лад моему поклону царица, улыбаясь, наклонила голову. «Что ты, нивушка, чернешенька...», «Покойные солдатские душеньки...», «Подымались мужикипудожане...», «Песни из Заонежья» цветистым хмелем сыпались на плеши и букли моих блистательных слушателей.

Два раза подходила ко мне царица, в упор рассматривая меня. «Это так прекрасно, я очень рада и благодарна», – говорила она, едва слышно шевеля губами. Глубокая скорбь и какая-то ущемленность бороздили ее лицо.

Чем вспомнить Царское Село? Разве только едой да дивным Феодоровским собором. Но ни бархатный кафтан, в который меня обрядили, ни раздушенная прислуга, ни похвалы генералов и разного дворцового офицерья не могли размыкать мою грусть, чувство какой-то вины перед печью, перед мужицким мозольным лаптем.

Гостил я и в Москве, у царицыной сестры Елизаветы Феодоровны. Там легче дышалось и думы светлее были... Нестеров – мой любимый художник, Васнецов на Ордынке у княгини запросто собирались. Добрая Елизавета Феодоровна и простая, спросила меня промать мою, как ее звали и любила ли она мои песни. От утонченных писателей я до сих пор вопросов таких не слыхал.

Так развертывается моя жизнь: от избы до дворца, от песни за навозной бороной до белых стихов в царских палатах.

Не изумляясь, но только сожалея, слагаю я и поныне напевы про крестные зори России. И блажен я великим в малом перстами, которые пишут настоящие строки, русским голубиным глазам Иоанна, цветущим последней крестной любовью...

1922

Текст II *«Гагарья судьбина»* (далее: «Судьбина») в «Словесном древе» опубликован в разделе I в качестве второго произведения: С. 31–42. «Судьбина» печатается по записи, выпол-









ненной Н. И. Архиповым. Датируется согласно помете, сделанной Архиповым на «титульном» листе: 1.III.22 г.

Первые публикации: *Клюев Н.* «Я славлю Россию...». Из творческого наследия. І. Автобиографическая проза. ІІ. Из писем к В. С. Миролюбову. ІІІ. Стихотворения. Клюев и Горький // Лит. обозрение. 1987. № 8. (Вступ. ст., публ. и коммент. К. М. Азадовский.) *Михайлов А. И.* Автобиографическая проза Николая Клюева // Север. 1992. № 6. *Азадовский К.* О «народном» поэте и «святой Руси» («Гагарья судьбина» Николая Клюева) // Новое литературное обозрение. 1993. № 5.

В «Примечаниях» В. П. Гарнина (с. 443–454) комментарий почти равен по объему тексту: он меньше, чем в первом случае, но надо учесть, что некоторые имена и символы повторяются и были разъяснены ранее.

Произведение было проинтерпретировано авторами публикаций, Т. А. Пономаревой, Н. М. Солнцевой, в известной степени – Е. И. Марковой, О. Н. Бахтиной, К. К. Логиновым.

Единственное на сей день произведение Н. А. Клюева, изданное отдельной книгой с внушительным предисловием и подробным комментарием: Константин Азадовский. «Гагарья судьбина» Николая Клюева. СПб., 2004. 205 с. Уч.-изд. л. 7,6. Издание открывает статья «Николай Клюев – творец и мифотворец» (с. 5–88), далее идет собственно клюевский текст (с. 89–110), заключают книгу «Примечания» (с. 111–199): на 22 страницы авторского текста падает 84 страницы аналитического текста и 99 – комментария, включающего 223 примечания. Подобной чести удостаиваются только классические тексты.

Перед публикаторами текстов ушедших из жизни писателей стоят сложные задачи, которые далеко не всегда удается решить, и далеко не всегда удается разрешить спор о написании того или иного слова. В данном случае камнем преткновения оказалось написание первой буквы «Судьбины».









Публикация В. П. Гарнина начинается с буквы «я»: «Я родился...» (31). Публикация К. М. Азадовского – с буквы «а»: – «А родился...» В «Примечаниях» он пишет: «Данная буква (в рукописи. – E. M.) – юс малый, соответствующий современному «я» (хотя автор, очевидно, имел в виду букву «А» – зачин, стилистически характерный для первых отрывков «Гагарьей судьбины» (12).

Эти текстологические наблюдения подтверждаются наблюдениями Т. А. Пономаревой. Она отмечает: «В композиционном строении глав Клюев использует ритмический и лексико-синтаксический принцип единоначатия, что позволяет соотнести главу со стихотворной строфой: "А родился, то шибко кричал" – первая главка, "А в Соловках я жил" – вторая глава, "А после того побывал я на Кавказе" – третья глава; "Жизнь на русских проселках" – четвертая главка, "Жизнь на родимых гнездах" – пятая главка.

Единоначатие сохраняется и внутри отдельных глав, в которых наблюдается одинаковое ритмико-синтаксическое строение соседних абзацев, сопоставимых со стихотворной строкой-предложением: "А родился, то шибко кричал" – начало первой главки; "А маменька-родитель родила меня" – второй абзац первой главы; "А пестовала меня бабка Фекла" – третий абзац. Это не только придает ритмичность повествованию, но и обеспечивает сюжетную целостность разных эпизодов, их единство. ...трехкратный ритмический зачин с союзом "а" в самом начале рассказа повторяется в конце первой главы (два последних абзаца) и открывает вторую, образуя, во-первых, композиционное кольцо, а вовторых, связывая две композиционные части "Гагарьей судьбины"»<sup>13</sup>.

 $<sup>^{13}</sup>$  Пономарева Т. А. Проза Николая Клюева 20-х годов. М.: Прометей, 1999. С. 96.





 $<sup>^{11}</sup>$  Клюев Н. Гагарья судьбина // Азадовский К. «Гагарья судьбина»... С. 91.

<sup>&</sup>lt;sup>12</sup> Азадовский К. «Гагарья судьбина»... С. 113.





Но, с другой стороны, Н. И. Архипов, начиная каждую главку с прописной кириллической буквы, не мог спутать написание буквы «азъ» с начертанием юса малого. Вряд ли возможно упоминание действия без обозначения лица в первой строке произведения. Кто же тогда родился? К тому же предыдущий текст начинается с местоимения «я» («я – мужик») в соответствии с древнейшей формой (формулой) представления: «Азъ есмь». Логично, что она должна прозвучать и в этом повествовании. Однако выводу Т. А. Пономаревой о принципе троекратности это не противоречит. У букв «а» и «я» разное начертание, но фонетически они близки: (йа) и (а).

Первоначально сомневался в правильности написания первой буквы и А. И. Михайлов, о чем свидетельствует его публикация «Гагарьей судьбины» в журнале «Север», где первый абзац начинается с «а». Но уже в 1995 году он исправил «а» на «я» в тексте рукописи нашей книги «Творчество Николая Клюева...», где цитируется этот отрывок. Указывая на его публикацию в комментарии, В. П. Гарнин уточняет в скобках: «АПК. С. 150–156 (с неточностями)»<sup>14</sup>.

Что касается жанра данного произведения, то, думается, не вызывает сомнения его близость к житию, точнее, автожитию. Налицо все его характерные признаки: рождение от благоверных родителей, видения, хожение (= паломничество), поиски своей церкви (=монастыря, пустыни), обретение чудесного дара, муки подвижничества.

# < Автобиографический отрывок > 15

Впервые сидел я в остроге 18 годов от роду, безусый, тоненький, голосок с серебряной трещинкой.

Начальство почитало меня опасным и «тайным». Когда перевозили из острога в губернскую тюрьму, то заковали меня в ножные кан-

<sup>&</sup>lt;sup>15</sup> Угловые скобки здесь и далее означают, что название дано публикатором.





<sup>&</sup>lt;sup>14</sup> Гарнин В. П. Примечания (Сд). С. 443.





далы, плакал я, на цепи свои глядя. Через годы память о них сердце мне гложет...

Когда пришел черед в солдаты идти, везли меня в Питер, почитай 400 вер<ст>, от партии рекрутской особо, под строжайшим конвоем...

В Сен-Михеле, городок такой есть в Финляндии, сдали меня в пехотную роту. Сам же про себя я порешил не быть солдатом, не учиться убийству, как Христос велел и как мама мне завещала. Стал я отказываться от пищи, не одевался и не раздевался сам, силой меня взводные одевали; не брал я и винтовки в руки. На брань же и побои под микитку, взглезь по мордасам, по поджилкам прикладом молчал. Только ночью плакал на голых досках нар, так как постель у меня в наказание была отобрана. Сидел я в Сен-Михеле в военной тюрьме, в бывших шведских магазеях петровских времен. Люто вспоминать про мерзлую каменную дыру, где вошь неусыпающая и дух гробный...

Бедный я человек! Никто меня не пожалеет...

Сидел я и в Выборгской крепости (в Финляндии). Крепость построена из дикого камня, столетиями ее век мерить. Одиннадцать месяцев в этом гранитном колодце я лязгал кандалами на руках и ногах...

Сидел я и в Харьковской каторжной тюрьме, и в Даньковском остроге (Рязанской губ<ернии>)... Кусок хлеба и писательская слава даром мне не достались!

Бедный я человек!

Январь 1923 Вытегра

Текст III < Автобиографический отрывок> (далее: «Отрывок») датирован 1923 годом. Печатается по записи со слов Клюева, выполненной Н. И. Архиповым (Отдел рукописей Государственного литературного музея, г. Москва).

Впервые опубликован К. М. Азадовским в 1975 году в работе «Раннее творчество Н. А. Клюева (новые материалы)» в журнале «Русская литература» (1975. № 3. С. 200). Цитировался В. Г. Базановым в статье «"Олонецкий крестьянин" и петербургский поэт» (Север. 1978. № 9. С. 103) и В. Дементьевым в статье «Изба-колесница» (Литературная Россия. 1979. 12 янв.). В «Словесном древе» произведение опубликовано на с. 42–43, примечания к нему – на с. 454–455.









«Отрывок» восходит к житию мученика и к рекрутским плачам. Речь в нем идет о тюремном заключении поэта и о службе (точнее, отказе от службы) в армии. Для обоих жанров характерно описание душевного состояния через формульные повторы; характеристика места пребывания как гибельного, начальников – как зверей лютых; описание истязаний. Мы придерживаемся мнения, что этот текст – скорее, житие. Христианский мученик на все пытки отвечает прежде всего молитвой, молитвой сквозь слезы и вопли. Здесь сказано об отказе от военной повинности по религиозным убеждениям, но молитва напрямую не звучит, но в подтексте есть отсылки к «Откровению» Иоанна Богослова.

# <Автобиография>

Мне тридцать пять лет, родом я по матери прионежский, по отцу же из-за Сити-реки, ныне Вологодской губ<ернии>.

Грамоте, песенному складу и всякой словесной мудрости обязан своей покойной матери, память которой чту слёзно, даже до смерти.

Жизнь моя – тропа Батыева. От Соловков до голубых китайских гор пролегла она: много на ней слез и тайн запечатленных... Родовое древо мое замглено коренем во временах царя Алексия, закудрявлено ветвием в предивных строгановских письмах, в сусальном полыме пещных действ и потешных теремов.

До соловецкого страстного сидения восходит древо мое, до палеостровских самосожженцев, до выговских неколебимых столпов красоты народной.

Первая книга моя «Сосен перезвон» напечатана радением купца Знаменского в Москве в 1912 году.

Мои книги: «Сосен перезвон», «Братские песни», «Лесные были», «Мирские думы», «Медный кит», «Песнослов» (I и II кн.), «Избяные песни», «Песнь Солнценосца», «Четвертый Рим»», «Мать-Суббота» и «Ленин».

1923 или 1924

Текст IV < *Автобиография* > (далее: «Автобиография I») печатается по второму тексту медведевской публикации









(полностью), датируется В. П. Гарниным предположительно – 1923 или 1924 годом.

Впервые опубликован И. С. Ежовым и Е. И. Шамуриным в книге «Русская поэзия XX века. Антология русской лирики от символизма до наших дней» (М., 1925. С. 575) с пояснением: «Из автобиографической справки 1922 г., записанной со слов поэта П. Н. Медведевым». В. П. Гарнин уточняет: «В датировку вкралась опечатка» 16. Дело в том, что в тексте в числе изданных произведений указана книга «Ленин», вышедшая в ноябре 1923 года, поэтому либо Клюев беседовал с Медведевым после ее выхода, либо биограф сам вписал данный сборник в этот текст поэта, готовя публикацию «Автобиографии I». В «Словесном древе» текст опубликован на с. 43, комментарии – на с. 455–456, они более чем в три раза превышают авторский текст.

Предложение «Родовое древо мое замглено...» процитировано в самых различных исследованиях.

Как и положено в документальной автобиографии, геройрассказчик указывает свой возраст, называет родителей и даже далеких предков, говорит о своем обучении и характере занятий. Но в то же время никаких конкретных данных (например, дата и место рождения) узнать нельзя. Налицо концентрированный вариант изустной (не требующей точности, так как на слух даты и прочие детали не воспринимаются) художественной автобиографии.

#### Праотцы

Говаривал мне мой покойный тятенька, что его отец (а мой дед) медвежьей пляской сыт был. Водил он медведя по ярманкам, на сопели играл, а косматый умняк под сопель шином ходил.

Подручным деду был Федор Журавль – мужик, почитай, сажень ростом: тот в барабан бил и журавля представлял.

Ярманки в Белозерске, в веси Егонской, в Кирилловской стороне до двухсот целковых деду за год приносили. Так мой дед Тимофей и

<sup>&</sup>lt;sup>16</sup> Гарнин В. П. Примечания (Сд). С. 455.









жил: дочерей своих (а моих теток) за хороших мужиков замуж выдал. Сам жил не на квасу да редьке: по престольным праздникам кафтан из ирбитского сукна носил, с плисовым воротником, кушак по кафтану бухарский, а рубаху носил тонкую, с бисерной накладкой по вороту. Разоренье и смерть дедова от указа пришли.

Вышел указ: медведей-плясунов в уездное управление для казни доставить...

Долго еще висела шкура кормильца на стене в дедовой повалуше, пока время не стерло ее в прах... Но сопель медвежья жива, жалкует она в моих песнях, рассыпается золотой зернью, аукает в сердце моем, в моих снах и созвучиях...

\* \* \*

Душевное слово, как иконную графью, надо в строгости соблюдать, чтобы греха не вышло. Потому пиши, братец, что сказывать буду, без шатания, по-хорошему, на память великомученицы Параскевы, нарицаемой Пятницей, как и мать мою именовали.

Господи, благослови поведать про деда моего Митрия, как говаривала мне покойная родительница.

Глядит, бывало, мне в межбровья взглядом неколебимым и весь облик у нее страстотерпный, диавола побеждающий, а на устах речь прелестная:

– В тебе, Николаюшка, аввакумовская слеза горит, пустозерского пламени искра шает. В вашем колене молитва за Аввакума застольной была и праотеческой слыла. Как сквозь сон помню, поскольку ребяческий разум крепок, приходила к нам из Лексинских скитов старица в каптыре, с железной панагией на персях, отца моего Митрия в правоверии утверждать и гостила у нас долго... Вот от этой старицы и живет памятование, будто род наш от Аввакумова кореня повелся...

И еще говорила мне моя родительница не однажды, что дед мой Митрий Андреянович северному Ерусалиму, иже на реце Выге, верным слугой был. Безусым пареньком провозил он с Выгова серебро в Питер начальству в дарево, чтоб военных команд на Выгу не посылали, рублёвских икон не бесчестили и торговать медным и серебряным литьем дозволяли.

Чтил мой дед своего отца (а моего прадеда) Андреяна как выходца и страдальца выгорецкого. Сам же мой дед был древлему благочестию стеной нерушимой.









Выговское серебро ему достаток давало. В дедовском доме было одних окон 52; за домом сад белый, черемуховый, тыном бревенчатым обведен. Умел дед ублажать голов и губных старост, архиереев и губернаторов, чтобы святоотеческому правилу вольготней было.

С латинской Австрии, с чужедального Кавказа и даже от персидских христиан бывали у него гости, молились пред дивными рублёвскими и диосиевскими образами, писали Золотые Письма к заонежским, печорским и царства Сибирского христианам, укрепляя по всему северу левитовы правила красоты обихода и того, что ученые люди называют самой тонкой одухотворенной культурой...

Женат мой дед был на Федосье, по прозванию Серых. Кто была моя бабка, от какого кореня истекла, смутно сужу, припоминая причиты моей родительницы, которыми она ублажала кончину своей матери. В этих причитах упоминалось о «белом крепком Нове-городе», о «боярских хоромах перёныих», о том, что ее

Родитель-матушка не чернавка была дворовая, Родом-племенем высокая, На людях была учтивая, С попами-дьяками была ровнею. По заветным светлым праздничкам Хорошо была обряжена, В шубу штофную галунчату, В поднизь скатную жемчужную. Шла по улице боярыней, А в гостибье государыней. Во святых была спасеная, Книжной грамоте ученая...

Что бабка моя была, действительно, особенная, о том свидетельствовал древний Часовник, который я неоднократно видел в детстве у своего дяди Ивана Митриевича.

Часовник был узорно раскрашен и вызолочен с боков. На выходном же листе значилась надпись. Доподлинно я ее не помню, а родитель мне ее прочитывала, что «книга сия выгорецкого посельника и страдальца боярина Серых...»

<1924> Петроград









Текст V «Праотиды» (далее: «Праотиды») печатается и датируется по записи, выполненной Н. И. Архиповым (ИРЛИ). Впервые опубликован К. М. Азадовским в 1987 году («Литературное обозрение». 1987.  $N^{\circ}$  8. С. 103–104).

В «Словесном древе» помещен на с. 44–45. Комментарии – на с. 457.

Текст также интерпретировался в ранее названных работах В. Г. Базанова, Е. И. Марковой, Т. Н. Пономаревой, Н. М. Солнцевой, О. Н. Бахтиной.

В жанровом отношении он представляет вариант изустной художественной родословной (родового предания) героя-рассказчика как со стороны отца, так и со стороны матери. Изустной – потому что нет ссылок ни на даты, ни на конкретные документы, не названы даже полные имена предков. Правда, борьба со скоморохами отсылает читателя к эпохе царя Алексия. Указаны: род занятий, конфессиональная принадлежность, характер обучения предков. Рассказчик не детализирует повествование, как положено в документальной родословной, а концентрирует его благодаря выразительным портретам и колоритным деталям.

# <O СЕБЕ:</p> Автобиографическая заметка>

Говаривал мой покойный тятенька, что его отец, а мой дед, медвежьей пляской сыт был. Водил он медведя по ярманкам, на сопели играл, а косматый умняк под сопель шином ходил. Подручным деду был Федор Журавль – мужик, почитай, сажень ростом: тот в барабан бил и журавля представлял. Ярманки в Белозерске, в Кирилловской стороне до двухсот целковых деду за год приносили.

Так мой дед Тимофей и жил. Дочерей, а моих теток, за хороших мужиков замуж выдал. Сам жил не на квасу да редьке: по престольным праздникам кафтан из ирбитского сукна носил, с плисовым воротником, кушак по кафтану бухарский, а рубаху носил тонкую, с бисерной накладкой по вороту.

Разоренье и смерть дедова от указа пришли. Вышел указ: медведей-плясунов в уездное управление для казни доставить... Долго









еще висела шкура кормильца на стене в дедовой повалуше, пока время не стерло ее в прах.

Но сопель медвежья жива, жалкует она в моих песнях, рассыпается золотой зернью, аукает в сердце моем, в моих снах и созвучиях...

Я – мужик, но особой породы: кость у меня тонкая, кожа белая и волос мягкий. Ростом я два аршина, восемь вершков, в грудях двадцать четыре, а в головной обойме пятнадцать с половиной. Голос у меня чистый и слово мерное, без слюны и без лая, глазами же я зорок и сиз: нерпячий глаз у меня, неузнанный. Не пьяница я и не табакур, но к сиропному пристрастен: к тверскому прянику, к изюму синему в цеженом меду, к суслу, к слоеному пирогу с куманичным вареньем, к постному сахару и ко всякому леденцу.

В обиходе я тих и опрятен; горница у меня завсегда, как серебряная гривна, сияет и лоснится; лавка древесным песком да берёстой натерта – моржовому зубу белей не быти...

Жизнь моя – тропа Батыева: от студеного Коневца (головы коня) до порфирного быка Сивы пролегла она. Много на ней слез и тайн запечатленных. Труды мои на русских путях, жизнь на земле, тюрьма, встреча с городом, с его бумажными и каменными людьми, революция – выражены мною в моих книгах, где каждое слово оправдано опытом, где всё пронизано рублёвским певческим заветом, смысловой графьей, просквозило ассис<т>ом любви и усыновления.

Из всех земных явлений я больше люблю огонь. Любимые мои поэты – Роман Сладкопевец, Верлен и царь Давид. Самая желанная птица – жаворонок, время года – листопад, цвет – нежно-синий, камень – сапфир. Василек – цветок мой, флейта – моя музыка.

<1926>

Текст VI «< О себе: Автобиографическая заметка>» (далее: «Заметка») печатается и датируется по тексту первой публикации: «Красная панорама». 1926. № 30. С. 13. Автограф не сохранился. В «Словесном древе» печатается по тексту этой публикации на с. 46. Комментарий – на с. 457–458 (всего 5 строк) представляет отсылки к примечаниям предыдущих текстов.

С «Автобиографией I» текст совпадает только в одной стро- ке: «Жизнь моя – тропа Батыева».









Скорее всего, этот текст был записан со слов Клюева сотрудником журнала. У поэта к этому времени уже сформировался свой автобиографический текст. Первые четыре абзаца соответствуют первым пяти абзацам рассказа «Праотцы». Тексты практически идентичны, иная разбивка на абзацы, более логичная. Разбивка по абзацам у Н. И. Архипова, очевидно, продиктована паузами рассказчика. Публикатор «Заметки» исходил уже из логики письменной организации текста.

Здесь первый абзац посвящен деду со стороны отца, его скоморошеству; потом дед Тимофей показан как глава рода; затем его разорение и смерть из-за царского указа; далее – о сопели медвежьей, что жалкует в сердце его внука, и рассказ Клюева о себе. Здесь текст совпадает с текстом «Из записей 1919 года», но с определенными купюрами.

Так, пятый абзац «Заметки» включает первый и второй абзацы «Записей» с пропуском первого предложения второго абзаца: «Принимаю тело мое...». Шестой абзац «Заметки» не включает из третьего абзаца «Записей» два предложения об иконе Спаса и лампадке перед ней.

Далее опускаются абзацы с 4-го по 6-й; т. е. не идет речь об обучении у матери, о Соловках, о письмах, что *«вводили в воинствующую вселенскую церковь…»*. В «Заметке» в 7-м абзаце соединены 7-й и 14-й абзацы «Записей» (*«Жизнь моя – тропа Батыева…»; «Труды мои на русских путях…»*). Пропущен 8-й абзац с цитатой из стихотворения поэта *«Я был прекрасен и крылат…»* и все абзацы, связанные с его странствием по Кавказу.

В 7-й абзац «Заметки» вставлено одно слово: «...тюрьма, встреча с городом, с его бумажными и каменными людьми, РЕВОЛЮЦИЯ (выделено мной. – Е. М.)».

8-й абзац «Заметки» полностью соответствует 15-му абзацу «Записей», за исключением синтаксической структуры предложения. Исправлена разбивка предложения. В первом варианте: «Любимые мои поэты... царь Давид; самая желанная









птица – жаворонок...». Здесь: «Любимые мои поэты... царь Давид. Самая желанная птица – жаворонок...».

Оба текста «Из записей 1919 года» и «Праотцы» записаны Н. И. Архиповым. Возможно, выдержки из них дал именно он. Однако мог и Клюев, у которого была прекрасная память, сам рассказать или даже написать искомый текст.

Следует отметить следующее: кто бы ни записал «Заметку», он учитывает, что текст публикуется в пролетарском журнале с его четкой установкой: Клюев – выходец из крестьян, что подтверждается рассказом о деде-скоморохе, пострадавшем от царского указа.

Далее идет представление самого поэта: «Я – мужик, но особой породы…», в котором вычеркнуто все, что имеет отношение к религиозному воспитанию поэта, к его странствиям в поисках истинной веры. Поэтому не подошла и вторая часть из рассказа «Праотцы», посвященная потомкам матери – старообрядцам.

Упоминание о тюрьме полностью соответствовало тогдашней идее писателя-борца. Слово «революция» мог вставить сам поэт или Архипов (если он давал текст), мог вставить редактор. Это то слово, которое требовалось вставить. Поэтому все ранее сказанное не вызывало отторжения у властей.

Это первое автобиографическое произведение поэта, где нет ни слова о матери. Что касается отца, то, как и в «Праотцах», он только упоминается: «Говаривал мой покойный тятенька...» (абз. 1-й).

Родословие в патриархальном обществе идет по мужской линии, что соответствует традиции, начиная с Ветхого Завета. Например, «Вот родословие сынов Ноевых: Сима, Хама и Иафета. После потопа родились у них дети.

Сыны Иафета: Гомер, Магог, Мадай, Иаван [Елиса], Фувал, Мешех и Фирас. Сыны Гомера: Аскеназ, Рифат и Фогарма. Сыны Иавана: Елиса, Фарсис, Киттим и Доданим» (Быт. 10: 1–4).

Хотя образ Матери высоко поднят в Новом Завете, в истории фактически родословная шла по отцовской линии, что и было поддержано в советскую эпоху.









В жанровом отношении данный текст представляет словесный автопортрет. На первый взгляд, здесь нет четкой ориентации на формулу «азъ есмь», как в автоиконе. Здесь сначала речь идет о деде, потом о герое-рассказчике. Его можно представить сидящим на лавке, в отличие от автоиконы, где он выписан в полный рост и всем строем повествования ощущается, что читатель-зритель может рассмотреть его с головы до ног.

В этом тексте герой произносит не монолог, а продолжает прерванный диалог: «Говаривал мой покойный тятенька...» (46). Не икона Спаса у него в горнице, а шкура медведя, и та висела да стерлась в прах.

От деда естествен переход к рассказчику, принявшему его дар. Он, представляя себя незримому собеседнику, не глаголет: «Я – мужик, но особой породы», подчеркивая свою значимость, а сообщает, в чем его особинка. Если в автоиконе предпочтения героя отделены от основного текста, то здесь они являются составной частью общего повествования: тоже, мол, моя особинка. Но и здесь столь значимое для поэта словосочетание – «рублевский завет».

# <Автобиография>

Родился 1887 г.

Родом я крестьянин с северного Поморья. Отцы мои за древлее православие в книге «Виноград Российский» навеки поминаются. Знаю Русь – от Карелы и Пинеги до сапфирных гор китайского Беловодья. Много на своем веку плакал и людей жалел. За книги свои молю ненавидящих меня не судить, а простить. Почитаю стихи мои только за сор мысленный – не в них суть моя... Тоскую я в городе, вот уже целых три года, по заячьим тропам, по голубым вербам, по маминой чудотворной прялке.

Учился – в избе по огненным письмам Аввакума-протопопа, по Роману Сладкопевцу – лета 1440-го.

Н. Клюев 1930?









Текст VII «< Автобиография>» (далее: «Автобиография II») печатается по беловому автографу (архив Института мировой литературы им. А. М. Горького РАН). Впервые опубликована в статье А. В. Кулинича: «Из истории русской поэзии революционной эпохи. О крестьянских поэтах // Вісник Киівського ун-та. 1967.  $N^{old}$  9. Сер. філології. С. 85.

Судя по подписи «H. Kл $\omega$ ев», заключающей текст, написана самим автором. Условно датирована составителем 1930 (?) годом.

В «Словесном древе» текст опубликован на с. 47, комментарии – на с. 458–459. За исключением публикаторов, никем не интерпретировался.

Здесь представлен тип документальной автобиографии, разумеется, переданной по-клюевски. Тем не менее некоторое стремление к конкретизации отдельных фактов имеется. Обращает на себя внимание синтаксическая форма первого предложения: «Родился 1887 г.» Опущены местоимение «я» и предлог «в», как это характерно для речи севернорусских крестьян. Подчеркивается не своя особенность, а желание слиться с массой, покаяться («Молю... не судить, а простить», «Стихи... сор мысленный»).

Слово «году» в соответствии с правилами оформления деловых бумаг дается в сокращении. В связи с третьим абзацем: «Учился – в избе по огненным письмам Аввакума-протопола, по Роману Сладкопевцу – лета 1440-го» отметим, что комментатор указывает на другую дату: «...Роман Сладкопевец при императоре Анастасии (491–498) прибыл в Константинополь, где поступил в клир церкви Богоматери» 17. Ошибка памяти Клюева?

Текст ранее не публиковался. Написан, очевидно, для литературного общества, в котором состоял поэт или в которое намеревался вступить. Думается, что наше предположение подтверждает второй текст, приведенный в комментарии.

<sup>&</sup>lt;sup>17</sup> Гарнин В. П. Примечания (Сд). С. 442–443.









В. П. Гарнин пишет: «На другом листе бумаги такого же формата и окраски, а также цвета чернил поэтом записан текст, который им, несомненно, рассматривался как приложение к "Автобиографии"»<sup>18</sup>.

Приведем этот текст.

Первый абзац: «Родился 1886 г.» Устойчивая грамматическая формула у Клюева. Год назван другой, но подобные расхождения ему присущи.

Второй абзац, очевидно, выступает в функции поэтического кредо.

«Из поэмы "Мать-Суббота":

Братья, Субботе Земли Всякий любезно внемли: Лишь на груди избяной Вы обретете покой! Николай Клюев»

Далее представлен список с обозначениями: *«Мои книги»*, в нем перечислены 12 книг:

| Сосен перезвон        | 1  |
|-----------------------|----|
| Братские песни        | 2  |
| лесные были           | 3  |
| Мирские думы          | 4  |
| Неувядаемый цвет      |    |
| Четвертый Рим         | 6  |
| Мать-Суббота          | 7  |
| Медный кит            | 8  |
| Песнослов первый      | 9  |
| Песнослов второй      |    |
| Плач о Сергее Есенине | 11 |
| Львиный хлеб          | 12 |

Вторая рубрика списка – «Поэмы»... Называются: «Деревня» и «Заозерье», а также «Изба и поле». Традиционно «Изба и

<sup>&</sup>lt;sup>18</sup> Гарнин В. П. Примечания (Сд). С. 449.









поле» считается сборником стихотворений. Жанровая характеристика автора или ошибка?

Несколько в стороне без нумерации указано: «Избранные стихи». Видимо, к печати готовилась рукопись, которая так и не вышла в свет.

Данное приложение опубликовано комментатором со ссылкой: (Цит. по: Соч. І. С. 204–205). Имеется в виду издание: Николай Клюев. Сочинения. Мюнхен, 1969. Т. І. С. 204–205. Этот текст вошел в работу Гордона Мак Вэя (Gordon Mc.Vay) «Nikolai Klyuev. Some biographical materials». Биограф опубликовал и саму «Автобиографию» на с. 185–186. Но у него эти тексты даны порознь, у В. П. Гарнина предположительно объединены. Следует отметить, что у Гордона Мак Вэя в обоих текстах «<Автобиографии>» назван 1887 год («родился в 1887 г.»).

В Главискусство поэта Клюева Николая Алексеевича

#### Биография

Родился 1887 г. от родителей крестьян – Алексея Тимофеевича и Парасковьи Димитриевны Клюевых Олонецкой губ<ернии>.

Грамоте и песенному складу научен своей матерью.

Двадцать пять лет в литературе.

Имею 18 сборников стихотворений, переведен на языки: немецкий, английский, японский, итальянский, финский, сербскохорватский, украинский. Положен на музыку как иностранными, так и русскими композиторами, жизнь моя на земле, солдатчина, царская тюрьма рассказаны моими стихами. В настоящее время тяжело болен. Исход моей болезни – сумасшествие и смерть. Усердно прошу Главискусство о помощи – назначении мне персональной пенсии.

Николай Клюев.

27 февраля 1930 г.

Адрес: Ленинград, ул. Герцена, дом № 45, кв. 8.









Текст VIII «Биография» (далее: «Биография»). По жанру – прошение. Действительно, это не заявление – слово, нейтрально окрашенное, здесь напрашивается термин «прошение», как более соответствующий клюевскому лексикону. В письмах из нарымской ссылки Клюев оформлял просьбы в древнерусском стиле: как мольбу или челобитную. Элементы этого стиля присутствуют и в данном тексте. Печатается по беловому автографу (ИРЛИ). Датирован 27 февраля 1930 года.

В «Словесном древе» опубликован на с. 47, комментарии – на с. 459. Ранее не публиковался, не интерпретировался.

«Биография» является составной частью его заявления о назначении пенсии. Соответственно в правом углу листа указан адрес: «В Главискусство поэта Клюева Николая Алексеевича».

На середине строки вместо привычного в таких случаях слова «заявление» написано: «Биография». Заканчивается текст подписью поэта, датой, указанием адреса, по которому проживает.

«Биография-заявление», с одной стороны, написана в соответствии с официально-деловым стилем, с другой – постоянно отступает от него.

Обычно указывают дату и место рождения, происхождение, имена родителей. У Клюева: «Родился 1887 г. от родителей крестьян – Алексея Тимофеевича и Парасковьи Димитриевны Клюевых Олонецкой губ<ернии>». Далее следует ответ на вопрос об образовании. Ни в одной из автобиографий Клюев не говорит ни об окончании школы, ни об учебе в двухклассном городском училище в Вытегре, ни об обучении в Петрозаводской фельдшерской школе. Здесь он также об этом не пишет, а сообщает: «Грамоте и песенному складу научен своей матерью» (абз. 2-й).

Абзац 3-й: *«Двадцать пять лет в литературе»* – соответствует истине: первые стихи были опубликованы в сборнике «Новые поэты» (СПб.) в 1904 году.









В 4-м абзаце называются 18 сборников стихотворений, вышло 11 сборников, но, очевидно, имеются в виду и подборки стихов в коллективных сборниках. Указывается, на какие семь языков переведены стихи<sup>19</sup>, значимый факт, что положены на музыку *«как иностранными, так и русскими композиторами»*. В «Примечаниях» к собранию стихотворений и поэм «Сердце Единорога» В. П. Гарнин отметил тексты, положенные на музыку: более 60-ти произведений принадлежат В. И. Панченко, одно – Л. А. Половинкину, два – А. И. Михайлову. Музыка, написанная при жизни поэта на его стихи, не указывается, хотя, очевидно, она была, учитывая то, что он выступал в концертах с известной певицей Н. В. Плевицкой.

Остальные события жизни, как и причина, по которой поэт обращается в Главискусство, сообщены в этом же абзаце: «...жизнь моя на земле, солдатична, царская тюрьма... В настоящее время тяжело болен. Исход моей болезни – сумасшествие и смерть».

Факты жизни собраны с учетом представлений советских властей о жизни-борьбе, страданий в царское время. Что касается возможного сумасшествия, то, очевидно, автор вспомнил диагноз, из-за которого его комиссовали в армии. Смерть, действительно, Клюеву грозила, так как с 1929 года его практически не печатали. В 1932 году его ходатайство было удовлетворено.

<sup>&</sup>lt;sup>19</sup> В настоящее время не установлен факт перевода произведений Н. А. Клюева на финский и сербохорватский языки (возможно, переводы были сделаны, но не опубликованы). Но к этому времени стихи Клюева были переведены еще на французский, армянский, латышский и чешский языки (Субботин С. И. Николай Клюев и Сергей Клычков: к истории взаимоотношений. Доклад на 25-х Клюевских чтениях в Вытегре, посвященных 125-й годовщине со дня рождения Н. А. Клюева).





# ЕВАНГЕЛЬСКИЙ ТЕКСТ В АВТОБИОГРАФИЧЕСКОМ ЦИКЛЕ НИКОЛАЯ КЛЮЕВА

ГЛАВА II





















# Предварительные замечания

Приступая к интерпретации евангельского текста в автобиографическом цикле Николая Клюева, напомним, что в монографии «Творчество Николая Клюева в контексте севернорусского словесного искусства» на основании имеющихся на тот момент фактов<sup>1</sup>, изложенных в автобиографических рассказах, письмах, поэтических и устных воспоминаниях, мы попытались реконструировать Житие Николая Олонецкого, поведанное им самим<sup>2</sup>.

Идея реконструкции, опирающаяся на древнерусскую христианскую традицию, оказалась плодотворной. Ученый-медиевист О. Н. Бахтина рассмотрела сновидения Н. Клюева в свете древнерусских и старообрядческих традиций и определила этот корпус текстов в совокупности с тремя автобиографическими рассказами («Из записей 1919 года», «Гагарья судьбина», «Праотцы») и письмами из нарымской ссылки как духовное завещание поэта. Сам древнерусский жанр автожития (жития-автобиографии Аввакума и ряда других святых)

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Маркова Е. И. Творчество Николая Клюева... С. 59-79.





<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Монография «Творчество Николая Клюева...» была рекомендована к печати Ученым советом ИЯЛИ КарНЦ РАН в 1995 году, на титульном листе стоит дата выпуска: 1997 (фактически 1998), но ни книга прозы «Словесное древо», ни собрание воспоминаний «Николай Клюев глазами современников» (СПб.: Росток, 2005. 352 с.), ни ряд поэтических текстов на тот момент не были изданы и поэтому остались за пределами нашего внимания.





для исследовательницы равнозначен духовному завещанию, в котором «органично соединяется исповедь-проповедь» $^3$ .

Будто в унисон О. Н. Бахтиной ее коллега томский исследователь В. А. Доманский свою статью «Русский Север и Сибирь в поэтической медитации Н. А. Клюева» завершает словами: «В его реальной биографии томского периода такими четырьмя заставами на пути в страну Кладбища были подвалы НКВД, больница, тюрьма, Каштачный ров, где закончилась земная жизнь Николая Олонецкого и началось бессмертие великомученика Сибирского. И его жизнь теперь становится такой же легендарной, как знаменитого старца Федора Томского. Русский Север и Сибирь соединены как философско-эстетической концепцией творчества поэта, так и его биографией – реальной и мистической. Его кровь связывает не только две эпохи, но и два этих края на пути вечного движения России к Белой Индии, стране Беловодья»<sup>4</sup>.

Как видим, то же разведение – соединение реальной и мистической биографий, то же ощущение жизни – судьбы как жития великомученика, то же ощущение пути Поэта – России к Белой Индии (к Беловодью, Китежу) – чудесной стране – известной крестьянской мечте.

Реконструируя суммарный поэтический текст и жизнетекст Николая Клюева как житие, все время ощущаешь недостаточность этого подхода. И как ни сложно было написать в научном труде о прямом тождестве поэта и Христа без опоры на спасительный для исследователя союз «как», все же само собой написалось: «"Азъ Богъ", – писал поэт, т. е. я есть

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Доманский В. А. Русский Север и Сибирь в поэтической медитации Н. А. Клюева // XXI век на пути к Клюеву: Материалы Междунар. конф. «Олонецкие страницы жизни и творчества Николая Клюева и проблемы этнопоэтики»... / Сост., науч. ред. Е. И. Маркова. Петрозаводск: КарНЦ РАН, 2006. С. 194.





<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Бахтина О. Н. «Сновидения» Н. А. Клюева и традиции древнерусской и старообрядческой литературы // Николай Клюев: образ мира и судьба. Томск: Томский гос. ун-т, 2000. С. 64.





Бог и сын Бога, поэтому фактический отец является земным замещением (но не воплощением!) его реального отца – Бога-Отца. Следовательно, поэт является земным воплощением Его Сына – Христа.

...творчество Клюева воспроизводит историко-культурную вертикаль/горизонталь, совмещение которой есть *крест*, в центральной точке которого Слово (Клюев) – Христос. Ему дано прийти к людям во всеоружии мирового знания и указать им Путь. И в который раз люди не узнали Божьего Посланника, отвернулись от Него, распяли Ero.

По существу к тем же выводам пришла О. Н. Бахтина: «...ядром христианской идеологии является учение о Слове-Логосе. Явление Бога в мир произошло в Сыне Его, Иисусе Христе. Он не только передавал Слово Божие, но и сам явился Словом Божиим в человеческой плоти, вечным и нетварным Логосом, ставшим человеком, чтобы мир смог познать Бога. ... Христианское понимание Слова-Логоса, творящего мир, отличается от художественного (украшенного) слова античной литературы (и далее европейской), специально предназначенного для описания отраженной реальности и создания вымышленного мира художественного произведения»<sup>6</sup>.

Тем не менее в данной работе между именами Клюев и Xpucmoc мы все же поставим спасительный союз «как», ибо в автобиографическом цикле рассказывается, как поэт шел к тому, чтобы в «Христа облечься... самому Христом быть».

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> Бахтина О. Н. Указ. соч. С. 71.





<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Маркова Е. И. Творчество Николая Клюева... С. 83. Данная монография была представлена нами в качестве докторской диссертации. Понимая, что подобное утверждение может вызвать серьезные нарекания у оппонентов, мы включили данный тезис и в автореферат (см.: Маркова Е. И. Творчество Николая Клюева в контексте севернорусского словесного искусства: Автореф. дис. ... докт. филол. наук. М., 2000. С. 22). Действительно, недоумение по этому поводу было, но сомнение высказывалось в мягкой форме, скорее, вопросительной, нежели категорически утвердительной.





Автобиографические тексты появились задолго до трагического финала. Они наговариваются разным людям (известным ныне и до сих пор неизвестным читателям и исследователям) еще и потому, чтобы помочь людям изнать Посланника и пойти за ним, поэтому Клюеву было мало жития (житийные повести, напомним, тоже варьировались и функционировали как в устной, так и письменной версии), ему было необходимо родословие. Да и православный святой равнялся прежде всего на образ Христа, его родословие служило ему примером. Ранее, чтобы реконструировать родословную поэта, мы развели понятия реальной биографии и судьбы поэта. Однако точная интерпретация отдельных фактов биографии оказалась возможной только благодаря их отражению в зеркале судьбы (например, невмешательство Клюева в последние страшные часы жизни Есенина, манера плача в день его поминовения и т. д.). На генетическом уровне вычленялись три родовые цепочки: финно-угорская, древнерусская языческая, древнерусская православная. В структурном плане элементы родословной соединились в звено «Калевальского извода», Диалог - «триптих» ведуньи - колдуна с его «ведомыми», житие Николая Олонецкого<sup>7</sup>.

Фактически те же цепочки, но в иной последовательности присутствуют и в автобиографическом цикле. В монографии за основу была взята «Песнь о Великой Матери» (между 1929 и 1934 годами), охарактеризованная нами как «Завещание Николая Клюева», как «монументальный образ великой крестьянской родословной», основой которой стала автобиография поэта, Его «благая весть» Поэтому-то мы начали с языческих основ родословной и не только с предков поэта – финно-угров, ибо родился поэт на земле, которую они издревле населяли (малый народ «вепсы»), но и с их тотемов – птиц и зверей. Здесь же речь идет прежде всего о самом поэте,

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> Маркова Е. И. Творчество Николая Клюева... С. 267, 32, 304.





 $<sup>^{7}</sup>$  Маркова Е. И. Творчество Николая Клюева... (Автореф.). С. 13–14.





поэтому соотношение цепочек меняется, ибо прежде всего сказано: «Азъ есмь...».

В автобиографическом цикле есть отсылки к Евангелию, на которые уже указывали комментаторы и предыдущие исследователи. Наша задача состоит не столько в выявлении скрытых евангельских цитат, но прежде всего в попытке понять смысл потаённой ориентации Клюева на Новый Завет.

О том, что образ Клюева ассоциировался в сознании современников с образом Спасителя, писали не раз. Напомним: Иона Брихничев, религиозный идеолог начала века, признавался Брюсову: «После Христа я никого так не любил, как Клюева»<sup>9</sup>. В сходных выражениях писал о нем Блок: «Сестра моя, Христос среди нас. Это Николай Клюев»<sup>10</sup>.

В предисловии к первой книге поэта Валерий Брюсов отмечал, что «огонь, одушевляющий поэзию Клюева, есть огонь религиозного сознания» 11. Ему вторил Николай Гумилев: «Пафос поэзии Клюева редкий, исключительный – это пафос Нашедшего» 12. Заметим: слово «Нашедшего» написано с большой буквы, как имя лица, обретшего святость.

В 1919 году, когда была сделана Н. И. Архиповым первая автобиографическая запись, вышло в свет первое прижизненное собрание сочинений Н. А. Клюева в 2-х томах «Песнослов». Венчают центральный раздел ІІ-го тома «Долины Единорога», созданного, в основном, в первые революционные годы, цикл «Спас» и знаменитый «Поддонный псалом».

Цикл «Спас» (8 стихотворений), написанный между 1916–1918 годами, вводит читателя в чрезвычайно сложные представления Клюева о Христе. Прежде всего, это – «мужицкий

 $<sup>^{12}</sup>$  Гумилев Н. Письма о русской поэзии // Аполлон. 1912. № 1. С. 70.





 $<sup>^9</sup>$  Азадовский К. Николай Клюев. Путь поэта. М.: Сов. писатель (Ленингр. отд.), 1990. С. 97.

 $<sup>^{10}</sup>$  Городецкий С. Воспоминания об Александре Блоке // Печать и революция, 1922, Nº 1, C. 84.

<sup>&</sup>lt;sup>11</sup> Брюсов В. Предисловие // Клюевъ Н. Сосенъ перезвонъ. М., 1912 (фактически 1911). С. 11.





Спас» (283, 342), которого породил герой-поэт: «Я родил Эммануила – Загумённого Христа»<sup>13</sup>. И это не удивительно, ибо чудесно происхождение и рождение самого поэта:

Я родился в вертепе, В овчем теплом хлеву...

... ... ... ...

Часто в горенке белой Посещал кто-то нас, – Гость крылатый, безвестный Непостижный уму, – Здравствуй, тятенька крестный, Лепетал я ему (285, 344).

Налицо параллель: Иисус родился в овечьих яслях, и он, поэт, удостоился этой чести. У него формальный отец – древодел («По отцу-древоделу Я грущу посейчас» (286, 344)), у Иисуса – плотник Иосиф. Если Христос изначально знает, кто Его истинный Отец, то поэт только намекает на это: «Гость крылатый... Непостижный уму...» – и называет Его из чувства такта «тятенька крестный».

В то же время цикл демонстрирует и привычное представление о Христе, с которым герой-поэт вступает в непривычные отношения:

Войти в Твои раны – в живую купель, И там убелиться, как вербный апрель (290, 350).

Физическое и духовное растворение в теле Христовом необходимо для зачатия нового Спасителя. «Сгораю о Сыне – крылатом царе» (290, 350), что вполне реально, ибо Христос – не один, не случайно Клюев употребляет в 4-м стихотворении цикла «В дни по вознесении Христа» его имя во множественном

 $<sup>^{13}</sup>$  Клюев Н. Сердце Единорога. Стихотворения и поэмы / Предисл. Н. Н. Скатова, вступ. ст. А. И. Михайлова, сост., подгот. текста и примеч. В. П. Гарнина. СПб.: Изд-во Русского Христианского гуманитарного ин-та, 1999. № 285. С. 344. Далее цитирую по этому изданию, указывая в тексте в скоб-ках порядковый номер текста и номер страницы.









числе «Христов»: «И познать, что оспенный трактир для Христов усладнее Софии» (286, 346).

Идея вечно рождающегося Христа не тождественна идее воскресения Спасителя. Думается, речь идет о другом: человек, рожденный по образу и подобию Божию, должен взращивать в себе этот образ, должен в течение жизни сам родиться как Христос и породить Сына-Христа.

Эта же мысль пронизывает «Гагарью судьбину» (1922). Героя-рассказчика, юного послушника Соловецкого монастыря, «старец с Афона в седине и ризах преподобнических» убеждает «во Христа облечься, Христовым хлебом стать и самому Христом быть» (33). Об этом же – «о рождении Христа в человеке» (41) – говорит Клюев Григорию Распутину. В то же время герой-рассказчик идентифицирует себя с поэтом Николаем Клюевым.

Логично, что человек, стремящийся стать Христом, должен выполнить Его миссию: построить церковь. Иисус сказал: «...на сем камне Я создам церковь мою» (Мф. 16: 18). Миссия Нового Христа – обрести единение народов через подлинную церковь и через нее спастись.

В «Гагарьей судьбине» об этом сказано так: «От норвежских берегов до Усть-Цыльмы, от Соловков до персидских оазисов знакомы мне журавиные пути. Плавни Ледовитого океана, соловецкие дебри и леса Беломорья открыли мне нетленные клады народного духа: слова, песни и молитвы. Познал я, что невидимый народный Иерусалим – не сказка, а близкая родимая подлинность, познал я, что кроме видимого устройства жизни русского народа как государства, или вообще человеческого общества существует тайная, скрытая от гордых взоров, иерархия, церковь невидимая – Святая Русь, что везде, в поморской ли избе, в олонецкой ли позёмке или в закаспийском кишлаке есть души, связанные между собой клятвой спасения мира, клятвой участия в плане Бога. И план этот – усовершенствование, раскрытие красоты лика Божия» (35).









Напомним, что в Евангелии также идет речь о внешней видимости царства, его внутреннем растлении, его ложных составляющих и о царстве, скрытом на сотворенной Богом земле. «Еще подобно Царство Небесное сокровищу, скрытому на поле, которое, найдя, человек утаил, от радости о нем идет и продает всё, что имеет, и покупает поле то» (Мф. 13: 44). Попутно заметим, что опора на четыре евангельских родословия не означает отсутствия отсылок в клюевском цикле к другим новозаветным и даже ветхозаветным текстам. Но, повторим, определяющими являются евангельские.

Ориентация на Новый Завет сказывается на жанровой природе цикла. Для того чтобы ее определить, исследователи должны ответить на основной вопрос: чем являются описанные в тексте события: реальностью или вымыслом? Ответ на этот вопрос позволит понять замысел Клюева и соответственно охарактеризовать жанровую форму цикла. Как считает Т. А. Пономарева, «индивидуальность, личностное присутствует в меньшей степени и подчиняется родовому. ...В "Записях" нет ни одного индивидуализированного биографического факта, поэтому завершается повествование логическим выводом: "Жизнь моя - тропа Батыева", "Жизнь моя на русских путях". ... "Русский путь" - это понимание своей жизни как частицы природного космоса, как ипостаси национальной судьбы и подтверждение в творчестве духовного единства конкретно-исторического и всемирного бытия»<sup>14</sup>. Эти базовые характеристики относятся к рассказам «Гагарья судьбина» и «Праотцы».

Исходя из глобального замысла, автор не укладывается, считает исследовательница, в рамки классической мемуаристики, а соединяет в своем повествовании еще и особенности «мифа о себе» XX века, отражающие прежде всего историческое сознание личности 15. Хотя мы полагаем, что цикл Клюева

<sup>&</sup>lt;sup>15</sup> Там же. С. 86, 83.





<sup>&</sup>lt;sup>14</sup> Пономарева Т. А. Указ. соч. С. 88, 90.





не является собственно литературой, мы не отрицаем влияние литературной традиции, тем более что Т. А. Пономарева не исключает взаимодействия в жанровой структуре собственно литературных элементов с летописными и житийными <sup>16</sup>.

Думается, что все характеристики, касающиеся трактовки замысла и жанра произведения, включая резко полемические выводы К. М. Азадовского, по-своему справедливы.

Русский путь Клюева – это путь русского крестьянина к Спасителю. Именно об этом пути слагались духовные стихи и житийные повести.

Родословие в данном случае понимается как жанровая категория. Именно описание судьбы многочисленных поколений позволяет соединить реальную историю рода с сопутствующим ему «мифом», особую роль рода в национальном бытии с его следованием традиции, непременным врастанием в толщу общей жизни и судьбы русского народа.

Родословные (не собственно художественные) или родовые книги писались не только представителями именитых родов. Они, как и грамоты, подтверждающие древнее высокое происхождение их носителей, являются своеобразным документом, летописью знатного рода. У В. И. Даля даже приведено старинное определение «родословные и неродословные люди», к первым относились: именитые, дворяне, бояре, знать; ко вторым – чернь, народ, простолюдины. Различие было закреплено даже в поговорке: «Неродословному с родословным не местничать (не считаться)»<sup>17</sup>.

«Посвященный от народа» и взял на себя труд написать родословную неродословного. Это было вызвано не только и не столько личными амбициями автора, а исторической ситуацией. В эпоху гибели великой империи встал вопрос о главном лице российской истории. Клюев отвечал на него однозначно:

 $<sup>^{17}</sup>$  Даль В. И. Толковый словарь живого великорусского языка в четырех частях. М., 1991. Т. IV. С. 10.





<sup>&</sup>lt;sup>16</sup> Пономарева Т. А. Указ. соч. С. 83, 85–86.





истинный хозяин земли – крестьянин. Он и главный работник в стране, и носитель великих духовных ценностей. Ему и быть правопреемником дворянства.

В этой связи вопрос о крестьянской родословной приобретает принципиальное значение, Клюев доказывает, что крестьяне – самый древний и соответственно самый благородный в России класс. Главное: народ, идущий по пути страдания, по осознанию лично и соборно несущий в душе Христа.

Думается, что в рамках темы: «родословие Христа // родословие Клюева» надо определиться с понятием «судьба», характерным для истолкования мифологической картины мира. Хотя это понятие и означает «предопределение», но это не означает, что «судьба» может быть познана человеческим интеллектом, ибо сама по себе она «слепа» и «темна» 18.

В данном случае речь, скорее, должна идти о провидении (предопределении) как проявлении воли Бога, осуществлении заранее предусмотренного божественного плана «спасения». Развитое еще Августином провиденциальное понимание исторического процесса как пути к эсхатологическому «царству Божию» легло в основу всей средневековой христианской историографии и впоследствии было актуализировано на рубеже XIX–XX<sup>19</sup> веков религиозными философами и поэтами Серебряного века. Это учение не могло не найти отклик в духовном сознании Клюева, ориентированного на средневековые христианские доктрины. В свете этих представлений цели предполагаются ясными, по крайней мере, для ума «самого бога»<sup>20</sup>.

Поэтому речь должна идти о родословии поэта в свете провиденциальных представлений Николая Клюева.

<sup>&</sup>lt;sup>20</sup> Там же. С. 663.





<sup>18</sup> Философский энциклопедический словарь. М., 1983. С. 663.

<sup>&</sup>lt;sup>19</sup> Там же. С. 533.











...материнский скорбящий лик богородичной иконой стал...

# Прародители

**Е**вангелие от Матфея начинается со слов: «Родословие Иисуса Христа, Сына Давида, сына Авраамова...» (Мф. 1: 1), и далее перечисляются предки Спасителя: «...всех родов от Авраама до Давида четырнадцать родов; и от Давида до переселения в Вавилон четырнадцать родов; и от переселения в Вавилон до Христа четырнадцать родов» (Мф. 1: 17).

Всех родов сорок два: число «сорок» означает «испытания, искушения и страдания» (Евр. 3–9, Мф. 4: 2; 3 Цар. 19: 8). «"Сорок два" – покой и удовлетворение после испытания. Прежде чем дети Израиля вошли в добрую землю покоя, они проделали путь, в котором они сорок два раза располагались станом. Тысячелетнее царство как покой наступит после сорока двух месяцев великой скорби (Откр. 135). После всех поколений, наполненных испытаниями, искушениями и страданиями, пришел Христос как сорок второе поколение, чтобы быть нашим покоем и удовлетворением»<sup>21</sup>.

 $<sup>^{21}</sup>$  Новый Завет. Примечания Уитнеса Ли. Восстановленный перевод. Анахайм (США): Живой поток, 1998. С. 13.









Для Клюева число «сорок два» было значимо, не случайно он назвал свою статью, написанную в 1919 году, «Сорок два гвоздя». Персонаж ее Савл из Тарса «с геенским угольком на губах» (139) в связи с отделением церкви от государства разъясняет народу, что в Ерусалимском соборе и других «знаменитых соборах в различных городах городах видел гвозди, коими был прибит ко кресту Исус Христос»: «...а если в плоть Христову все эти гвозди вбить, то счет им звериный – сорок два (666)».

Но, возражая новоявленному Савлу, поэт утверждает: «Христова плоть – плоть народная, всерусская, всечеловеческая.

Сорок же два гвоздя – это шило, которое в мешке не утаишь» (139), эти «гвозди Его» (140) носит Россия, с которой совокупился Христос, и от брака сего вновь родится Емануил. «И когда ты, русский народ, увидишь Его, то падешь к ногам Его, как мертвый. И Он положит на тебя десницу свою и скажет тебе: "Не бойся. Я есмь первый и последний, и живой, и был мертв, и се жив во веки веков!"

Сорок два гвоздя – шило в мешке, свидетельство ран воскресных» (141).

Воскрешение здесь дано через смерть («Не сорок два гвоздя крестных, а миллионы их в народо-Христовую плоть вбито» (139)) и новое рождение.

В автобиографическом своде это число не фигурирует, как не фигурирует и число четырнадцать. Однако свидетельство, от кого, собственно, пошел род Клюевых, имеется. Если иметь в виду род людской, то родословие Иисуса исчисляется по Марии. Родословие поэта также исчисляется по матери, что соответствует не только ориентации на новозаветную традицию, но всему пафосу клюевского творчества, его по-клонению Великой Матери, воплощающей ипостаси Божией Матери, Матери Сырой Земли, Матери Человеческой.

Впервые о предках поэт рассказывает П. Н. Медведеву в «Автобиографии I»: «Родовое древо мое замглено коренем









во временах царя Алексия, закудрявлено ветвием в предивных строгановских письмах, в сусальном полыме пещных действ и потешных теремов.

До соловецкого страстного сидения восходит древо мое, до палеостровских самосожженцев, до выговских неколебимых столпов красоты народной» (43).

Если иметь в виду конкретные исторические даты, то царь Алексей Михайлович правил с 1645 по 1676 год, соловецкое сидение длилось с 1667 по 1775 год, палеостровские мученики горели в 1687 и 1689 годах, Выговская поморская пустынь существовала с 1695 по 1855 год.

Итак, за исходную точку берем 1645 год, а точнее 1646–1647 годы, в кои находился в Москве протопоп Аввакум. Он был связан «с кружком ревнителей древлего благочестия» и стал известен царю Алексею Михайловичу<sup>22</sup>.

О своем родстве с Аввакумом поэт писал не раз, в его цикле об этом напрямую сказано в родовом предании «Праотцы». Рассказывая, он приводит слова матери: «В тебе, Николаюшка, аввакумовская слеза горит, пустозерского пламени искра шает. В вашем (нашем? –  $E.\ M.^{23}$ ) колене молитва за Аввакума застольной была и праотеческой слыла. ...живет памятование, будто род наш от Аввакумова кореня повелся...» (44).

Поскольку Клюев предпочитал датировать свое рождение не 1884 годом, а 1887 (с «семеркой» на конце), то возьмем и мы за исходящую дату 1646-1647 год, положивший начало его родословию по материнской линии.

Разумеется, доказательств, что прародительница зачала от протопопа, нет и быть не может, но не следует забывать, что в православной Руси родство шло и по духовной линии. Аввакум мог быть крестным отцом прародительницы Клюева. И если предположить, что женщины этого рода в среднем рожали

<sup>&</sup>lt;sup>23</sup> В скобках здесь и далее отмечаем неточности, обусловленные либо ошибками при издании текста, либо устным характером повествования.





<sup>&</sup>lt;sup>22</sup> Гарнин В. П. Примечания (Сд). С. 438.





первенца в 15 с лишком лет (что вполне естественно для эпохи XVII–XIX веков), то за 240 лет как раз четырнадцать колен и насчитывается.

Напомним, что Дева Мария в четырнадцать лет решила посвятить Себя Богу и дала обет всю жизнь пребывать в девстве<sup>24</sup>. Ее обручили со старцем Иосифом, ставшим хранителем Ее девства. И будучи его супругой, Она познала благовестие о своей женской и исторической миссии. По истечении положенного срока и произошло Рождество Христово. Марии в это время было где-то 15 лет.

Заметим, что число 15 в древнерусских текстах было связано «с образами Христа и прежде всего Богоматери, воплотившими в себе весь смысл христианского вероучения...»  $^{25}$ .

Данное число ассоциируется с количеством ступенек на лестнице, по которой трехлетняя Мария взошла в Иерусалимский храм<sup>26</sup>.

Учитывая, что речь идет об исчислении поколений, важно отметить, что число 15 имело прямое отношение к хронологии: 15 годам равнялись индикты $^{27}$  и древнерусский астрологический цикл $^{28}$ . (Попутно заметим, что цикл Н. Клюева «Избяные песни» (1914–1918), посвященный памяти матери, насчитывает 15 стихотворений.)

Возраст матери нигде не указывается рассказчиком. Биографы дату ее рождения относят приблизительно к 1851 году, соответственно детей Клавдию, Петра и Николая она родила в возрасте 30, 31 и 33 лет. Для сакральной

<sup>&</sup>lt;sup>28</sup> Кириллин В. М. Указ. соч. С. 18–19.





 $<sup>^{24}</sup>$  Православная вера / Авт.-сост. Н. Будур. М.: Олма-Пресс, 2002. С. 124.

<sup>&</sup>lt;sup>25</sup> Кириллин В. М. Поэтика иносказания в литературе Древней Руси (символика чисел: ее своеобразие и формы). Дис. в форме науч. докл. на соиск. уч. степени докт. филол. наук. М., 2001. С. 19.

<sup>&</sup>lt;sup>26</sup> Православная вера. С. 123.

 $<sup>^{27}</sup>$  Индикт – по церковному счислению: пятнадцатилетнее продолжение времени со счетом с 1 сентября; // Число лет этого кругооборота, отвечающего данному году // Даль В. И. Толковый словарь... Т. II. С. 44.





автобиографии точность не только не была значима, но в данном случае входила в противоречие с замыслом рассказчика. (Что касается названного нами 15-летнего возраста, то повторяю: имелся в виду средний возраст прародительниц, тем более что точных данных о годе рождения Парасковьи Димитриевны у нас нет, в отличие от даты смерти – 19 ноября 1913 года.)

Не конкретизируется и место рождения. В «Автобиографии I» сказано: «родом я по матери прионежский» (43). Но уже в «Автобиографии II» указывается сакральное место рождения поэта и его родителей: «Родом я крестьянин с северного Поморья. Отцы мои за древлее православие в книге "Виноград" навеки поминаются» (47). В «Биографии» того же года сказано: «Родился 1887 г. от родителей крестьян -Алексея Тимофеевича и Параскевы Димитриевны Клюевых Олонецкой губернии» (47). Не ясно, то ли поэт родом из данной губернии, то ли и его родители. Само отсутствие точной локализации места рождения матери опять-таки работает на идею сакральной автобиографии: поэт и его мать не принадлежат одному месту - они родом из Северного Иерусалима. Отметим и то, что только в «Биографии» родители названы по имени, до этого шли сугубо родовые определения.

Герою-рассказчику, стремившемуся «облечься в Христа», нужна была сакральная родословная, идущая от страдальцев за истинную веру. Здесь он не просто отдает дань семейному преданию, а проводит параллель с евангельскими текстами, где идет речь о борьбе Христа с приверженцами традиционной религии израильтян. Только у него истинно христианской является старообрядческая церковь (традиционная для Нового времени) и ложной – никонианская, новообрядческая.

Голгофскому кресту у него тождествен огонь. На костре сожжен Аввакум, от пушечного огня гибли соловецкие старцы, самосожженцами были палеостровские монахи и









выговские пустынники. Но, погибая, церковь Христова вновь рождалась – воскресала. Поскольку в ее задачу входило «усовершенствование, раскрытие красоты лика Божия», то Клюев изображал старообрядцев в системе религиозной культуры. Так, он упоминает «предивные строгановские письма», имея в виду стилистическое направление в русской иконописи конца XVI – начала XVII века (мастера Прокопий Чирин, Истома, Никифор и Назарий Савины, Ем. Москвин), получившие название Строгановской школы по имени основных заказчиков икон. Для Строгановской школы характерно миниатюрное письмо, изысканный цветовой строй, манерность поз и жестов<sup>29</sup>.

В доме его деда с материнской стороны Митрия Андрияновича (а он «северному Ерусалиму, иже на реце Выге, верным слугой был» (44)) «молились перед дивными рублёвскими и диосиевскими (дионисиевскими? – Е. М.) образами» (45). Поражало и оформление церковных книг. Так, древний Часовник дяди Ивана Митриевича «был узорно раскрашен и вызолочен с боков» (45).

Популярны были театрализованные представления религиозной направленности. Так, в русских соборах допетровской эпохи в праотецкую неделю совершалось «пещное действо» о чудесном спасении трех отроков в вавилонской пещи (печи), сюжет которого основан на событиях, описанных в ветхозаветной книге Пророка Даниила (3: 19–25). Выглядело это так: трое малолетних певчих с дьяконом входили на возвышение, огражденное решеткой, и пели песнь трех отроков<sup>30</sup>. Значимый для Клюева мотив огня пронизывает как сюжет, так и оформление представления: «сусальное полымя» (43).

Ветхозаветные традиции были почитаемы и выгорецкими подвижниками. Так, к Митрию Андриановичу стекались гости «с латинской Австрии, с чужедального Кавказа и даже от

<sup>&</sup>lt;sup>30</sup> Там же.





<sup>&</sup>lt;sup>29</sup> Гарнин В. П. Примечания (Сд). С. 456.





персидских христиан... писали Золотые Письма к заонежским, печорским и царства Сибирского христианам, укрепляя по всему северу левитовы правила красоты обихода и того, что ученые люди называют самой тонкой одухотворенной культурой...» (45). Поясним: левиты – потомки Левия, особо отличившиеся верностью Моисею, тогда как другие евреи свершали идолопоклонство перед золотым тельцом. Когда впоследствии стало необходимым «ввести определенное служение в Скинии и религиозное воспитание народа, колено Левитино нарочито было избрано на сие великое дело»<sup>31</sup>. В их числе были не только церковнослужители, но и певцы и музыканты<sup>32</sup>.

Особой была миссия Митрия Андрияновича: быть посредником между пустынью и питерским начальством, которое он серебром одаривал. Он ублажал архиерея и губернаторов, чтобы «святоотеческому правилу вольготней было» (45). Испрашивал дозволения торговать медным и серебряным литьем, что, кстати, давало достаток и ему самому.

Кроме деда, рассказчик называет прадеда Андреяна, «выходца и страдальца выгорецкого», и бабку Федосью, происходившую из рода боярина Серых.

В «Автобиографии II», без уточнения по чьей линии, сказано: «Отцы мои за древлее православие в книге "Виноград Российский" навеки поминаются» (47). Скорее, речь идет о предках с материнской стороны. Но боярин Серых в ней не значился<sup>33</sup>. Дед и прадед Клюева в этом мартирологе, возможно, и упоминаются, но рассказчик не называет их в тексте по фамилии.

В отличие от дворян, имевших документальное подтверждение своего происхождения, герой-рассказчик опирается на устное семейное предание – «памятование», которое и не предполагает точного и подробного обоснования

<sup>&</sup>lt;sup>33</sup> Там же. С. 459.





<sup>&</sup>lt;sup>31</sup> Библейская энциклопедия / Труд и издание архимандрита Никифора. Свято-Троице-Сергиева Лавра, 1990. С. 424–425.

<sup>&</sup>lt;sup>32</sup> Гарнин В. П. Примечания (Сд). С. 457.





изложенного. Он передает в уста Н. А. Архипова то, что вложила в его уста мать, она же получила памятование из уст старицы из Лексинских скитов. Причем мать уточняет, «как сквозь сон помню» (44). Сам рассказчик, говоря о бабке, признается: «...от какого кореня истекла, смутно сужу, припоминая причиты моей родительницы, которыми она ублажала кончину своей матери» (45). Единственным документом, подтверждающим принадлежность ее к боярскому роду, была надпись на выходном листе Часовника: «Книга сия выгорецкого посельника и страдальца боярина Серых..» (45). Опять-таки герой-рассказчик поясняет: «Доподлинно я ее (надпись. – Е. М.) не помню, а родитель мне ее прочитывала...» (45). Таким образом, возможные неточности носят у Клюева мотивированный характер, что типично для него как летописца<sup>34</sup>.

В связи с этим вспоминаются глубокие рассуждения С. В. Поляковой относительно того, что в поэзии Клюева постоянно присутствуют элементы космогонического мифа о происхождении Вселенной. Рассмотрение поэтического языка на уровне «человек – Вселенная» показало, что данная мифологема представлена в стертом виде, воспроизводится «по частям», звучит, как «с трудом различимый отголосок» Это позволило подойти к выводу о том, что «сознание современного человека полностью не освободилось от каких-то элементов наследия первобытных мифологических структур и сплошь и рядом надпонятийно повторяет их» 36.

Полагаем, что «ретроспективное художественное мышление»  $^{37}$  Клюева функционировало и на уровне «человек – исто-

<sup>&</sup>lt;sup>37</sup> Базанов В. Г. С родного берега... С. 194.





 $<sup>^{34}</sup>$  Маркова Е. И. «Олонецкая купина» Николая Клюева // XXI век на пути к Клюеву... С. 13–14, 18.

 $<sup>^{35}</sup>$  Полякова С. В. О внешнем и внутреннем портрете Н. Клюева (К вопросу об архетипичности языка) // Блок и основные тенденции развития литературы начала XX века. Блоковский сб. 7. Тарту, 1986. С. 158.

<sup>&</sup>lt;sup>36</sup> Там же. С. 159.





рия», и данная мифологема в «смутном», стёртом виде воспроизводила вариант идеальной родословной христианина.

Эта родословная «частями» представлена во многих фольклорных жанрах. Так, мать поэта, вспоминая свою мать, причитывает и, соответственно, наряду с достоверными деталями «портрета» называет детали, входившие в традиционный арсенал плакальщицы: индивидуально историческое, таким образом, соединяется с коллективно мифологическим. И большой вопрос, что сильнее оседало в сознании потомков, собственно семейное предание или его фольклорная составляющая?

Софья Фредерика Августа, принцесса Анхальт-Цербстская, 28 июня 1762 года войдя на российский престол в качестве императрицы Екатерины II, унаследовала и родословную русских царей. Так, и семья матери Клюева в силу своего авторитета могла получить право негласных преемников Аввакума.

В роли посредника (передатчика), хранителя родовой памяти, здесь служила старица из Лексинских скитов, т. е. из знаменитой беспоповской Пречестной обители девственных лиц Честного и Животворящего Креста Господня, что на берегу реки Лексы, неподалеку от Выговской пустыни.

Значимо в воссоздании ее образа не только указание на особый статус передатчика родословной, но и описание ее костюма. Она была «в каптыре, с железной панагией на персях» (44), т. е. у нее на камилавку было надето черное покрывало, отороченное простым гарусом, называемое у раскольников «узы Христовы» 38.

Панагия на груди старицы означает изображение Богоматери с диском на груди, где «окруженный сиянием славы предстает младенец Иисус Христос»<sup>39</sup>. Для выговских мастеров

<sup>&</sup>lt;sup>39</sup> Барская Н. А. Сюжеты и образы древнерусской живописи. М.: Просвещение, 1993. С. 41.





<sup>&</sup>lt;sup>38</sup> Гарнин В. П. Словарь местных, старинных и редкоупотребляющихся слов // Клюев Н. Словесное древо... С. 647.





было типично изготовление ярославской Богоматери Великой Панагии, получившей название «Знамение» <sup>40</sup>. Диск представляет «полуфигурное изображение Богоматери с вочеловечившимся от нее младенцем в лоне» <sup>41</sup>.

Старица передала аввакумовское родословие Деве, Сыну которой дано будет «облечься в Христа» и указать путь спасения. Здесь своеобразный библейский парафраз: но если в Евангелии беременная Елизавета благословляет беременную Марию, то здесь старица передает родословие деве и таким образом ее благословляет.

Как известно, протопоп Аввакум был впоследствии канонизирован православной церковью. И он, и подвижники, соловецкие и выговские, вошли в русскую историю и в русскую словесность, профессиональную и народную. Ведя род матери от Аввакума, Клюев тем самым вписывал семейное предание в историческое, подчеркивая его древность, его особость, его святость. А выбрать святость не в воле человека, ибо «святость уже выбрала его прежде, чем он стал объектом житийного прославления»<sup>42</sup>.

Как Мария могла родиться в семье, чей род осенен Божией благодатью, так и мать героя-рассказчика «проистекла» из подобного рода. В «Записях 1919 года» сказано, что была она «садовая, а не лесная, во чину серафимовского православия» (30).

 $<sup>^{42}</sup>$  Плюханова М. В. Проблема генезиса литературной биографии // Литература и публицистика. Проблема взаимодействия. Тарту, 1986. С. 122 (Тр. по русской и славянской мифологии.  $N^{\circ}$  683).





<sup>&</sup>lt;sup>40</sup> Очевидно, имеется в виду один из вариантов изображения, более характерного на Выге не для «медальона», а для складня из меди. Исследовательница Г. И. Фронова пишет о наиболее ранней по времени изготовления «отливке двухстворчатого складня с изображением Ветхозаветной Троицы и Богоматери Знамение», получившего «название – поморская панагия». Термин был настолько употребляемым, что даже в предписаниях Олонецкого губернского правления складень именовался панагией. См.: Культура староверов Выга / Сост. А. А. Пронин. Петрозаводск, 1997. С. 23.

<sup>&</sup>lt;sup>41</sup> Барская Н. А. Указ соч. С. 41.





Относительно серафимовского православия американский исследователь Рональд Вроон (Ronald Vroon) писал, что «вероятно... имеется в виду исповедание одной из известных сект, возникшей в начале 1870-х гг. в Псковской губернии. Основателем ее был православный монах (ризничий Никандровой пустыни) Серафим, которому в праздники поручали ходить по деревням во главе крестного хода с чудотворной иконой св. Никандра. ...Он создал женский хор, сопровождавший его во время шествий. Со временем из таких процессий вырос культ самого Серафима, который стал представляться новым Ильей-пророком, призванным Богом собирать вокруг себя избранных для того, чтобы подготовить мир ко второму пришествию Христа»<sup>43</sup>.

Этого же мнения придерживается и В. П. Гарнин, ссылаясь на характеристику секты, данную С. В. Булгаковым в «Настольной книге священно-церковно-служителей» 44. Возможно, исследователи правы: и здесь налицо тот случай, когда сквозь «миф о себе» просвечивает документальная основа. И это прорвавшееся свидетельство опрокидывает представление о том, что поэт родился и воспитывался в старообрядческой среде. Хотя войти в секту мать могла и позднее, после замужества.

Но следует обратить внимание на оппозицию садовая/лесная, указывающую на то, что, хотя мать родом из лесной стороны, она является посланницей из священных садов: Гефсиманского и Эдемского.

И, помятуя о культе святого Серафима Саровского, невольно вспоминаешь строки, предпосланные Е. Поселяниным житию преподобного Серафима: «...вот прилетит Ангел; он реял в лучах горнего света; он видел престол Вседержителя;

<sup>&</sup>lt;sup>44</sup> Гарнин В. П. Примечания (Сд). С. 437.





<sup>&</sup>lt;sup>43</sup> Вроон Р. Старообрядчество, сектантство и «сакральная речь» в поэзии Николая Клюева // Николай Клюев. Исследования и материалы / Ред.-сост. С. И. Субботин. М.: Наследие, 1997. С. 57.





он воспевал Богу хвалу. Он будет держать в руках райскую ветвь с расцветшими в райских садах цветами...

Эта радость, возбуждаемая слетевшим с неба Ангелом Божиим, переживалась теми людьми, которые воочию видели великого саровского старца Серафима» $^{45}$ .

Возможно, к такому типу святости относил герой-рассказчик свою мать, отсюда и уточнение «садовая», и одический строй самого повествования о ней.

Именно тех, кого выбрала святость, и посещают видения. «Отроковицей видение ей было: дуб малиновый, а на ней (нём? – Е. М.) птица в женьчужном оплечье с ликом Пятницы-Параскевы. Служила птица канон трем звездам, что на богородичном плате пишутся...» (30).

Птица с ликом излюбленной на Русском Севере святой, безусловно, является персонификацией матери Клюева – Прасковьи Димитриевны. Поскольку святая Параскева-Пятница в ряде случаев выполняла те же функции, что и Богородица, то в народном сознании их образы подчас сливались.

Ему Пятница во сне приснилась И Богородица появилась $^{46}$ .

«На старых севернорусских иконах (в частности, на новгородской иконе второй половины XIII века, предназначенной для женского монастыря) Пятница может изображаться на обороте образа Богородицы» $^{47}$ .

В тексте образ птицы Пятницы также соотносится с Божией Матерью, персонификацией которой являются три звезды.

Чему эквивалентен дуб малиновый? Безусловно, он отождествляется с мужским началом и может ассоциироваться как с Дубом Маврикийским, так и с жезлом Иосифа. Первый

<sup>&</sup>lt;sup>47</sup> Мифологический словарь / Гл. ред. Е. М. Мелетинский. М.: Советская энциклопедия, 1991. С. 459.





<sup>&</sup>lt;sup>45</sup> Поселянин Е. Святая юность. М.: Лествица, 1999. С. 12.

 $<sup>^{46}</sup>$  Федотов Г. П. Стихи духовные. Русская народная вера по духовным стихам. М.: Прогресс, Гнозис, 1991. С. 7.





характеризуется как священный, так как под его сенью Авраам удостоился принять самого Господа. Что касается второго, то напомним: первосвященник Захария, собрав двенадцать безбрачных мужей из племени Давида, среди которых был и Иосиф, муж праведный и уже преклонных лет, взял жезлы их и положил на ночь во святом алтаре, говоря: «"Господи Боже, яви мужа, достойного обручиться с Девою!" Наутро, когда священники вместе с двенадцатью теми мужами вошли в храм, жезл Иосифа был найден расцветшим, и на нем сидела слетевшая свыше голубица»<sup>48</sup>.

В клюевском тексте та же связка «дерево – птица». Учитывая полисемантизм его образной системы, возможно наложение двух библейских образов.

«Женьчужное оплечье» птицы не случайно: жемчугом «расшивали» иконы, ибо в Священном Писании царствие Христово уподобляется драгоценной жемчужине (Мф. 7: 6), соответственно евангельские истины уподоблены жемчужинам: «...не бросайте жемчуга вашего перед свиньями, чтобы они не попрали его ногами своими и, обратившись, не растерзали вас» (Мф. 7: 6). Истины заключены в Божием Слове. И птица здесь не просто поет, а служит канон. Мало того, что через видение птицы на священном древе родительнице героя-рассказчика дано знание своей богородичной судьбы, ей дано еще знание Слова: «...с того часа прилепилась родительница моя ко всякой речи, в которой звон цветет знаменный, крюковой, скрытный, столбовой...» (30).

Прежде чем перейти к толкованию строки, позволим замечание текстологического порядка. Точно ли передал Архипов слова рассказчика? Ведь в древности слова «знаменный» и «столповой» (не столбовой!) были синонимами. У Даля читаем: «знаменное пение – старинное столповое пение», у него же дана более подробная характеристика: «столповое или знаменное и степенногласное пение, заключенное между

<sup>&</sup>lt;sup>48</sup> Православная вера. С. 124.









двумя звуками одного из осьми церковных гласов»<sup>49</sup>. На письме пение было отражено с помощью крюков – старинных церковных нотных знаков, во множественном числе говорили «крюковые или крюковные ноты»<sup>50</sup>.

Соответственно, строка означает: пение сокровенное по крюковым нотам степенногласное, и логично записать так: «скрытный, крюковой, знаменный, столПовой...». Звукопись (зв-цв / скр-кр / зн-ст) и внутренняя рифма (ый-ой / ый-ой / ый-ой / ый-ой / ый-ой / ый-ой / несмотря на легкую трансформацию, сохраняются, причем в предложенном варианте ритмическая насыщенность строки усиливается. Поразительна сама звукопись древних терминологических определений: зв-цв-зн / кр-скр-ст.

Эти наблюдения работают на изустную форму изложения, предполагающую неточности (изменение порядка слов, пропуск слов и др.) как со стороны повествователя, так и со стороны писца (аналогичные нарушения касаются написания не того слова, буквы и т. д.).

Из текста явствует, что мать наизусть знала древние церковные песнопения, причем была обладательницей редкой памяти: «Памятовала она несколько тысяч словесных гнезд стихами и полууставно...» (30). Читателю понятно, что означает знание стихов. Но что значит в контексте строки «полууставно»? Думается, что опять налицо пропуск, идущий от устного характера изложения. Очевидно, строка должна звучать так: Памятовала она несколько тысяч словесных гнезд стихами, написанными уставом (старинным почерком со стоячими буквами) и полууставно (почерком, переходящим в скоропись).

В «Записях» речь идет о песнопениях, почерпнутых из книг. В «Автобиографии I» и в «Биографии» подчеркивается поэтическая одаренность матери: «Грамоте, песенному складу и

<sup>&</sup>lt;sup>50</sup> Там же. Т. II. С. 207-208.





<sup>&</sup>lt;sup>49</sup> Даль В. И. Толковый словарь... Т. І. С. 688; Т. IV. С. 328.





всякой словесной мудрости обязан своей покойной матери» (43); «Грамоте и песенному складу научен своей матерью» (47). Что касается «Гагарьей судьбины», то в ней сказано: «Грамоте меня выучила по Часовнику мамушка» (31).

Если согласиться с К. М. Азадовским, что это повествование является чисто литературным произведением $^{51}$ , а не устной импровизацией, то почему выпала вторая часть и выпала ли она?

Произведение делится на 10 фрагментов-главок. И если о научении говорится в первой главке, посвященной рождению, духовному образованию и воспитанию поэта, то о поэтическом даре матери – в пятой, где идет речь о приуготовлении ее к смерти и ее кончине. «Тысячи стихов, моих ли или тех поэтов, которых я знаю в России, не стоят одного распевца моей светлой матери» (37).

Контекст создает ощущение, что о способности «к складу» уже шла речь. То же ощущение дает начало главки: «Мамушка пела уже не песни мира, а строгие стихиры...» (36).

Ранее об исполнении мирских песен не было сказано ни слова. С одной стороны, эти лакуны подтверждают версию об изустном происхождении текста, с другой – его происхождение, произрастание из поэтической, стихотворной основы. Именно «теснота поэтического ряда» позволяет подобные лакуны. Клюевская скупость означает специфику его интерпретации прозаического материала – поэтической, лирической. Последняя, правда, не противоречит идее устного происхождения текста, так как народная поэзия также скупа в деталях. Уместно заметить, что для автобиографического цикла характерно тяготение к «версейности», к «версэ», т. е. организации прозаического текста по типу поэтического. Моделью его считается библейский стих, т. е. «прозаическая строфа, отличающаяся интонационной и синтаксической завершенностью, состоящая, как правило, из одного предложения и

<sup>&</sup>lt;sup>51</sup> Азадовский К. «Гагарья судьбина»... С. 98.









сопоставимая по размеру с соседними строфами»<sup>52</sup>. У Клюева «абзац становится аналогом стихотворной строфы-главы»<sup>53</sup>.

Выбор «версейной» модели организации текста подчеркивает его ориентацию и на сакральность, и на возможную форму передачи родового предания матерью поэта.

Версификаторские способности матери подтверждают гипотезу о принадлежности ее к секте серафимовцев. Рональд Вроон пишет: «Отличительной чертой серафимовцев, восходящей к молитвенному пению их вероучителя, являлось их особое отношение к музыке. Накануне церковных праздников серафимовцы обыкновенно собирались на спевку, причем звучали здесь не только канонические песнопения, но и гимны собственного сочинения, часто написанные силлаботоническим стихом и исполняемые под аккомпанемент разнородных музыкальных инструментов. Не исключено, что гимны этого происхождения входили и в репертуар матери Клюева»<sup>54</sup>. Возможно, она сама сочиняла гимны.

Ее мирские и религиозные песнопения, ее книги христианских авторов, в числе коих были и «огненные письма протопопа Аввакума» (30), «...и многое другое, что потайно осоляет народную душу – слово, сон, молитву...» стали духовным наследием сына, осолили его «до костей, до преисподних глубин... духа и песни...» (30).

Так говорит герой-рассказчик о степени материнского воздействия в «Записях». В «Судьбине» он почти также говорит о знании, что дала ему мати Русская Земля: «Плавни Ледовитого океана, Соловецкие дебри и леса Беломорья открыли мне нетленные клады народного духа: слова, песни и молитвы» (35). Таким образом, происходит отождествление матери и Святой Руси. Сказанное в 3-й главке рассказчик

<sup>&</sup>lt;sup>54</sup> Вроон Р. Указ. соч. С. 57.





 $<sup>^{52}</sup>$  Орлицкий Ю. Б. О стихосложении новокрестьянских поэтов (К постановке проблемы) // Николай Клюев. Исследования и материалы. С. 160–162.

<sup>&</sup>lt;sup>53</sup> Пономарева Т. А. Указ. соч. С. 90–91.





несколько по-иному повторяет в 5-й: «Жизнь на родимых гнездах, под олонецкими берестяными звездами дала мне песни, строила сны святые, неколебимые, как сама земля» (36). Подчеркивается особое значение родимого гнезда, родной земли, и соответственно мать отождествляется с самой Матерью Сырой Землей.

Описание Ухода матери в силу закона эпического уподобления ассоциируется с одним из важнейших христианских событий – Успением Богоматери. «Рассказ о смерти Богородицы, о Ее Успении – это рассказ о ее спасении» 55. Клюевское повествование об Уходе матери – это тоже рассказ о спасении. Приготовление к переходу матери в жизнь вечную началось с пения стихир «о реке огненной, о грозных трубных архангелах, о воскресении телес оправданных» (36). Тот подтекст, что скрыт для большинства нынешних читателей, был ясен читателю-современнику. Размышляя о смерти, глубоко верующая матушка не могла не думать о часе Страшного Суда, о возможных муках ада, о которых в духовных стихах (излюбленном жанре старообрядцев) поется так:

Архангел во трубу затрубя, Мертвых от гроба разбудя.

За то, что грешны были даже в малом, люди несут наказание, и нет им прощения ни от Господа, ни от заступницы Матери Божией, ни от Матери Сырой Земли.

Повелит Господь святым ангелам Погнать грешных в реку огненную. Погонют грешных в реку огненную, Яко скота бессловесного<sup>56</sup>.

Как пишет Г. П. Федотов, люди «осуждены не за отсутствие... веры, а за скудость добрых дел, которых требует от них

 $<sup>^{56}</sup>$  Страшный Суд. Духовные стихи из сборника П. Бессонова «Калики перехожие» // Федотов Г. Указ. соч. С. 133–134.





<sup>&</sup>lt;sup>55</sup> Барская Н. А. Указ. соч. С. 126.





закон Христов»<sup>57</sup>. Обычному человеку не по силам исполнить все нравственные предписания. Матушка Клюева тем и особенна, что в посте и молитве идет по пути спасения. «За пять недель до своей смерти мамушка ходила на погост отметать поклоны Пятнице-Параскеве, насладиться светом тихим, киноварным Исусом (написание имени в тексте с одним «и», как у старообрядцев. – Е. М.), попирающим врата адовы…» (36–37).

Параскева-Пятница упоминается здесь не только потому, что является тезоименной святой матушки, не только потому что Прасковья Димитриевна была похоронена на Верхне-Пятницком погосте Вытегорского уезда, но прежде всего потому что она подчас выполняет функции Борогодицы. В стихах дидактически-назидательного типа она «является пустыннику и учит его, как спастись роду человеческому»<sup>58</sup>.

В. П. Гарнин в комментариях верно указал, что последующие сегменты этого предложения навеяны мотивом «Вечерняя песнь Сыну Божию» и иконой «Сошествие во ад»<sup>59</sup>. Однако нас смущает написание со строчной буквы: «светом тихим», а не с заглавной «Свете Тихим». Свете Тихий – одно из имен Спасителя, именно так называется и песнопение в Вечере Великой. Ошибка ли это писца или здесь передано представление о божественном свете, разлитом по всему лицу христианской земли, к коей принадлежит и погост, и видение в свете этом – в лучах заходящего солнца, играющих на золотых и багряных сентябрьских листьях деревьев, – киноварного Исуса.

Хотя на погосте стоял собор, для Клюева чрезвычайно значим был и «многопридельный хвойных храм» (213, 258), что характерно и для русской народной религиозности. Эту форму христианской религиозности, неразрывно связующую божественный и природный мир, Г. П. Федотов называет софийной 60.

<sup>60</sup> Федотов Г. Указ. соч. С. 65.





<sup>&</sup>lt;sup>57</sup> Федотов Г. Указ. соч. С. 15.

<sup>&</sup>lt;sup>58</sup> Там же. С. 57.

<sup>&</sup>lt;sup>59</sup> Гарнин В. П. Примечания (Сд). С. 448.





А. Л. Топорков находит, что это глубокое обобщение порождено у Г. П. Федотова не только научными изысканиями известного ученого, но и впечатлениями детства, поэтому в своих «Комментариях» цитирует дневниковую запись от 3 июля 1935 года: «Сегодня кончил корректуру "Духовных стихов". У народа тот же Христос, которого я знал в детстве. Я не выдумал. Он дан мне всей православной средой, в которой я жил (не матерью): иконой, лубочными картинками Страшного Суда, литургикой, сыростью и холодом воронежских церквей (страшный Онуфрий). Из Евангелия доходило только то, что шло в согласии с этим церковным миром (Страшный Суд, горе всем)»<sup>61</sup>.

Если интеллигентское религиозное сознание матери Федотова не совпадало с народным, то мать Клюева была плоть от плоти народной, потому у поэта не было противоречия в восприятии материнского и народного Христа. И была естественной молитва матери небесной иконе – видению под природную музыку церковного гимна.

Наше предположение логично еще и потому, что церковь была новоправославной, и вряд ли мать, принадлежи она к старообрядцам или сектантам-серафимовцам, могла стоять здесь службу.

Сама отсылка к конкретному гимну и к конкретной иконе не случайна. Она связана с идеей спасения. Вечеря Великая показывает как ветхозаветную историю (когда был дан Богом через пророка Моисея Закон), так и начало новозаветных времен – пришествие на землю Обетованного Спасителя, Который исполнит Закон и восстановит утраченное человеком общение с Богом. Именно о Его пришествии идет речь в песнопении «Свете Тихий», кульминационном в чине Вечерни: обещанное сбылось! Важно также отметить, что эта песнь сопровождает священнодействие Вечерни,

<sup>&</sup>lt;sup>62</sup> Сергеева О. А. «Свете Тихий». Церковный гимн в русской поэзии. Великий Новгород: НовГУ им. Ярослава Мудрого, 2002. С. 5–6.





 $<sup>^{61}</sup>$  Топорков А. Л. Комментарии // Федотов Г. Указ. соч. С. 179.



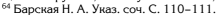


раскрывающее догмат о воплощении Господа от Пресвятой Девы Марии $^{63}$ .

И взгляду, обращенному на икону «Сошествие во ад» или на видение, открывается истина о спасении. Сюжет иконы изображает событие, известное по апокрифу II века новой эры, приписанному тайному ученику Христа Никодиму. Не останавливаясь на деталях, скажем главное: Христос, Царь Славы, одним гласом своим сокрушил «врата медные и запоры железные», ограждающие ад, и, войдя туда, велел ангелам Сатану связать «железными узами», а Сам «простер десницу и воздвиг праотца Адама». Потом, обратясь к остальным (Еве, библейским патриархам и пророкам, праведному Ною, Иоанну Предтече и другим, уверовавшим в Него), сказал: «Всех, кого Адам погубил, прикоснувшись к древу познания, я опять воскрешаю древом креста». И, благословив Адама, а затем и всех остальных, повел он их «всех из ада»... и у дверей рая передал Он их архангелу Михаилу<sup>64</sup>.

Широкое исхождение праведников из ада, представляющее спасение рода людского, в образах Воскресения Христова было излюбленным мотивом у иконописцев домонгольского периода (см.: росписи Св. Софии Киевской, собора Мирожского монастыря во Пскове, на Златых вратах Рождественского собора в Суздале), у почитаемого Клюевым Дионисия, у его современников и художников Нового времени. Икону Дионисия и, возможно, псковскую роспись Прасковья Димитриевна могла видеть воочию, остальные – знать по копиям, поэтому ей нетрудно было прозреть под небесным куполом близкий сердцу сюжет.

<sup>&</sup>lt;sup>63</sup> Сергеева О. А. Указ. соч. Исследовательница приводит описание и истолкование священнодействия: «...вход с кадилом, символизирующий сошествие на Землю Сына Божия для спасения людей (сам вход означает Воплощение. Свещеносцы идут со свечами, которые знаменуют свет учения Христова. Дьякон – образ Предтечи Господня Иоанна. Священник идет "прост", то есть с опущенными руками, как бы уничиженный, как Сын Божий при Воплощении)».











Возможно, перед великим событием она примирилась с новообрядцами и пришла в их церковь. В тексте нет никаких пояснений на этот счет, вообще не упоминается даже слово «церковь»: есть указание на погост и на церковного старосту, которому мать показала, где надо ее похоронить, «чтобы место без лужи было» (37).

Это отсутствие конкретизации позволяет рассказчику, с одной стороны, обойти многие вопросы биографического порядка, с другой – добиться эпической полноты обобщения.

Благодаря ежедневному соучастию в сотворении ветхо- и новозаветной истории, постижению центральной идеи христианского вероучения – идеи спасения, матери открылся «день и час... когда за ее душой ангелы с серебряным блюдом придут» (37). Это упоминание об ангелах позволяет опять-таки провести аналогии с Успением Богородицы. По свершению Ее кончины «в облаке явился Спаситель и принял душу из Ее тела, а затем передал ее двум ангелам, которые умчали Её на небо» 65.

Однако смерть матери может интерпретироваться и подругому. Этнолог К. К. Логинов в своей интересной статье «Николай Клюев и традиционные мистические практики России конца XIX – начала XX веков» обращает внимание на следующую деталь: «...как душе мамушкиной выйти, сходился вихрь на деревне: две тесины с нашей крыши вырвало и, как две ржаные соломины, унесло далеко на задворки; как бы гром прошел по избе...» (37). Исследователь утверждает, что «похожие феномены на родине Клюева и на соседних территориях Обонежья традиционно и неизменно связываются с описаниями смерти колдунов и колдуний, не сумевших передать свои магические умения восприемникам» 66. Правда, ученый делает оговорку, что обычной или

 $<sup>^{66}</sup>$  Логинов К. К. Николай Клюев и традиционные мистические практики России конца XIX – начала XX веков // XXI век на пути к Клюеву... С. 21.





<sup>&</sup>lt;sup>65</sup> Барская Н. А. Указ. соч. С. 59.





колдуньей-«чернокнижницей» родительница Клюева не была $^{67}$ .

Не оспаривая весь комплекс доводов, подтверждающий, что мать поэта была ведуньей, ясновидящей, остановимся на этом описании. На наш взгляд, «две метки» являются своеобразной материализацией действий двух ангелов. На это предположение работает прежде всего контекст: предстоящую кончину мать вписывает через молитву в библейскую историю, и, соответственно, все образы спасения проецируются на будущее спасение матери – на обретение ею вечной жизни.

На это указывают и чудеса по смерти: «Мамушка лежала помолодевшая, с неприкосновенным светом на лице. Так умирают святые, лебеди на озерах, богородицына трава в оленьем родном бору...» (37) и после смерти: на ее могиле вырос «тысячецветник белый, непорочный...» (37).

Герой-рассказчик не просто сравнивает свою мать со святой, он ее такой считает, называя «святыня-мать» (37), «светлой матерью» (37), строя повествование о ней по житийному принципу и рисуя ее в сиянии света и белого цвета.

Напомним, что со времен евангелиста Иоанна Иисус Христос именуется Светом. Индо-европейская праоснова этого имени «bha» означает «свет, сияние, блик, белый». Близкородственными данной праосновы являются древнерусские слова «свет» и «свят», обозначающие «процветание», «усиление роста». Поэтому имя подразумевает в Боге «Носителя нетварных энергий света непостижимого, оживляющего, приводящего к росту и цветению древа человеческого»<sup>68</sup>.

В 5 главке, состоящей из 5 абзацев, пять раз употребляются слова с указанными значениями: «светом тихим» (= Свете Тихим), «светлой матери», «тысячецветник белый», «с серебряным блюдом», «с... светом на лице». То, что речь идет о присут-

<sup>&</sup>lt;sup>68</sup> Сергеева О. А. Указ. соч. С. 44.





<sup>&</sup>lt;sup>67</sup> Логинов К. К. Указ. соч. С. 21.





ствии Носителя нетварных энергий непостижимого света, заявлено не только упоминанием имени Божьего, но и наличием сакральных эпитетов: «тысячецветник белый, непорочный», «с неприкосновенным светом на лице». Кроме того, «свет-сияние», «сияющая белизна» даны опосредованно, через описание «избяного» космоса: «под олонецкими берестяными звездами», «со свечными восковыми капелями» (36), где главное событие свершилось, когда «ноябрь щипал небесного лебедя, осыпал избу сивым (седым. –  $E. \dot{M}$ .) неслышным пухом». Усиливает впечатление сияния ожидание ангелов с нимбом над головой. Сравнение мамушки со святыми, также отмеченными сияющим нимбом над головой, с белыми лебедями и «богородицыной травой в оленьем родном бору», который устлан ягелем - белым мхом, усиливает это ощущение света-сияния. На сакрализацию события указывает наличие символов, закрепленных в имени чудодейственной травы (богородицына)<sup>69</sup> и образах лебедей, традиционно проецирующихся на образ Христа и Божией Матери<sup>70</sup>.

Как сказано выше, слова «свет» и «свят» означают еще «процветание», «развитие роста». В тексте это – тысячецветник. Хотя В. П. Гарнин предположил, что это растение является тысячелистником<sup>71</sup>, на деле оно ассоциируется с Неопалимой Купиной – горящим, но несгораемым кустом, который в православной традиции обретает женскую ипостась, поскольку «учению отцов Церкви и по церковным песнопениям, горящая, но несгораемая купина в особенности прообразовала Матерь Божию, Деву Богородицу, пребывшую нетленною и по воплощении и по рождении от Нея Сына Божия»<sup>72</sup>.

<sup>&</sup>lt;sup>72</sup> Библейская энциклопедия. С. 416.





<sup>&</sup>lt;sup>69</sup> Исследовательница русской мифологии Н. А. Криничная пишет, что о собирании «богородичной травы» она услышала в селе Ладве, в Прионежье, т. е. в клюевском родимом гнезде. См.: Криничная Н. А. Русская мифология. Мир образов фольклора. М.: Гаудеамус, 2004. С. 557.

<sup>&</sup>lt;sup>70</sup> Маркова Е. И. Творчество Николая Клюева... С. 267–304.

<sup>&</sup>lt;sup>71</sup> Гарнин В. П. Словарь... С. 654.





На то, что тысячецветник является клюевским вариантом Неопалимой Купины, указывает не столько его цвет, сколько определение «непорочный», место его произрастания (выбрано матерью, чтобы «звон порхался в могильном песочке» (37)) и антропоморфная почва («из сердца ея и из песенных губ вырос»). Непорочный цветок не мог произрасти из тела обычной женщины, ему дала жизнь святая, как дали заонежские мужики жизнь палеостровской купине, спасая себя за истинный крест: «И доселе на их костях звон цветет, шумит Неопалимое Древо... $^{73}$  (39). Особо подчеркнем, что тысячецветник из сердца вырос. Образ «очищенного сердца» - непременный мотив клюевского духовного завещания. Излагая его в письме Н. Ф. Христофоровой-Садомовой (Томск, 1934 г. - 30 апреля 1935 г. С. 361), он предпослал своему диалогу эпиграф из Псалтири: «Сердце чистое сотвори во мне, Боже» (Пс. I, I2)<sup>74</sup>. Не случайно «очищенное сердце» матери породило чудо.

Клюевская Неопалимая Купина – это еще и поющий куст (цвет, древо), Словесное древо, «жизнедательный» (219, 263) побег от кореня Бога-Слова $^{75}$ .

К числу посмертных чудес мамушки относится и ее явление сыну на третий день после похорон, о чем сказано в главке первой. «В снах мне явилась мамушка и показала весь путь, какой человек проходит с минуты смерти в вечный мир» (32).

К. К. Логинов находит в данном признании поэта подтверждение магических способностей его матери. «В целом, это

<sup>&</sup>lt;sup>75</sup> В контексте творчества поэта этот образ впервые появился в стихотворении «Есть каменные небеса», датированном 1916–1919 гг., и с тех пор довольно активно и разнообразно использовался поэтом. См.: Маркова Е. И. «Купина» в творчестве Николая Клюева. Образ и понятие // Православие в Карелии. Петрозаводск: КарНЦ РАН, 2008. С. 176–183.





<sup>&</sup>lt;sup>73</sup> К. М. Азадовский считает, что здесь, по-видимому, контаминация из двух образов Св. Писания: Древа Жизни, «которое посреди рая Божия» (Отк. 2: 7), и Неопалимой Купины – несгорающего тернового куста, в котором Бог явился Моисею (Исх. 3: 2). См.: Азадовский К. «Гагарья судьбина»... С. 179.

<sup>&</sup>lt;sup>74</sup> Бахтина О. Н. Указ. соч. С. 65.





достаточно тривиальная ситуация, при которой умершая родственница (мать, бабушка) становится своеобразным "медиатором", открывая во сне будущее, особенно то, которое касается скорой смерти кого-либо из пока еще живущих на земле людей»<sup>76</sup>.

Соглашаясь с исследователем, все же уточним: речь идет не о скором будущем – смерть сына наступит через 24 года. И главное: святые и Богородица тоже через сны и видения открывали ему, посвященному, потаённое (см.: Раздел III. Сновидения // Клюев Н. Словесное древо...). Поэтому и контекст главки пятой, и информация, полученная в главке первой, не противоречат нашему представлению о мамушке как о святой, как о новой Пятнице-Богородице.

Знаменательна и символика чисел: трижды называется число «пять» –  $3 \times 5 = 15$ , что означает число Богородицы. Напомним: «Семантическая емкость данного числа наполняется под давлением таких понятий, как спасительная миссия, искупительная жертва, вечная жизнь» 77. И первое, и второе понятие нами раскрыты при трактовке данного эпизода. Искупительная жертва матери миру – это рождение и воспитание сына, готового принять муки за род русский. И в этом его приуготовлении она участвует не только при жизни, но и по смерти. Не случайно герой-рассказчик утверждает: «Я – сирота до гроба и живу в звонком напряжении: вот-вот заржет золотой конь у моего крыльца – гостинец Оттуда – мамушкин вестник» (37).

В. П. Гарнин усматривает здесь «отзвук образа из Откровения (4: 8): "...и вот конь бледный, и на нем всадник, которому имя смерть"»<sup>78</sup>. Но Клюев так бы и написал: бледный конь, что он и сделал в поэме «Белая повесть» (1916–1918), посвященной памяти матери: «В избу Бледный Конь прискакал...» (250, 306).

<sup>&</sup>lt;sup>78</sup> Гарнин В. П. Примечания (Сд). С. 448.





<sup>&</sup>lt;sup>76</sup> Логинов К. К. Указ. соч. С. 23.

<sup>&</sup>lt;sup>77</sup> Кириллин В. М. Указ. соч. С. 19.





Золотая, огненная окраска коня, безусловно, указывает на его особый, сакральный статус. Подобно фольклорному коню, подаренному герою мертвецом-отцом, он должен служить ему. Но в роли помощников выступают и библейские кони. Так, небесная помощь, оказанная пророку Елисею, окруженному сирийским войском, представлена в VI книге царств под видом коней и колесниц<sup>79</sup>. Огненный конь здесь сродни Пегасу, выбившему ударом копыта на Геликоне (горе, где обитают музы) источник, вода которого дарует вдохновение поэтам (ср.: изображение поэта-«певучего коня» в стихотворении «Клеветникам искусства» (1932): «Узда алмазная, из золота копыта, Попона же созвучьями расшита» (480, 574)). Муза поэта – его мать, Геликон – град – мир небесный, золотой конь – посредник между поэтом-Словом и его музой.

И здесь мы вплотную подходим к возможному опровержению главного доказательства К. К. Логинова относительно того, что мамушка, пусть и особенная, но все же колдунья: «...сходился вихрь на деревне: две тесины с нашей крыши вырвало...; как бы гром прошел по избе...» (37).

Да, гром в ноябре – явление чудесное, указующее на присутствие неведомой силы. И прежде всего здесь просматривается Илья-пророк, с которым в народе связано представление: гром гремит – Илья-пророк разъезжает по небу в своей колеснице, что не противоречит библейским текстам (3 кн. Цар. 18: 43–46)<sup>80</sup>. В народном православии этот образ связан и с образом Пятницы и Богородицы. Так, в болгарской песне с жалобами на нарушающих запреты, связанные с культом Пятницы, Дева Мария и Мария Магдалина обращаются к Илье-громовержцу<sup>81</sup>. Как известно, в мифологическом сознании славян образ Пятницы-Параскевы слился с главным языческим божеством Мокошью, а образ Ильи-пророка – с образом Перуна-

<sup>81</sup> Там же. С. 458.





<sup>&</sup>lt;sup>79</sup> Библейская энциклопедия. С. 406.

<sup>&</sup>lt;sup>80</sup> Мифологический словарь. С. 340.





громовержца. Связь главных божеств особенно отчетливо просматривается в персонификации дней недели. «В паре Четверг – Пятница, воспроизводящей более древнюю Перун – Мокошь, особенно ясна связь противопоставлений чёт – нечет и мужской – женский» Поэтому вполне вероятно, что за душой матери, чей образ отождествляется с Пятницей и Богородицей, прилетал на колеснице сам Илья-пророк 3.

Необычные природные явления сопровождали смерть Спасителя и Богородицы. «На все время страданий Иисуса Христа затмевается солнце, а в самый момент смерти содрогается земля»<sup>84</sup>. Успению Богоматери, как было сказано ранее, сопутствует «облачное» чудо. Поэтому в христианском контексте явление вихря и грома воспринимаются вполне логично.

И, наконец, нами говорилось о триединстве числа 5 в главке, но не объяснялся смысл самой «пятерки», означающей в древнерусской словесности «символическое обозначение брачного союза»<sup>85</sup>. В этой связи пророк Илья может восприниматься как небесный жених мамушки. (То, что образ отца ассоциируется то с Богом-Отцом, то с Христом, то со святым, логично для Клюева. В этой цепи отождествлений логичен и образ Ильи-пророка.) Соотнесенность пророка с огнем вполне соответствует «огненному» родословию поэта. Не отец ли Илья даровал ему золотого коня?

<sup>&</sup>lt;sup>85</sup> Кириллин В. М. Указ. соч. С. 10.





<sup>&</sup>lt;sup>82</sup> Мифологический словарь. С. 458.

<sup>&</sup>lt;sup>83</sup> Образ Грома в гностическом апокрифе «Гром. Совершенный Ум» имеет женскую ипостась: «...Ибо я первая и последняя. Я почитаемая и презираемая. Я блудница и святая. Я жена и дева...». Нас интересует не только единство «жена и дева», характеризующее и Марию, но сама идея самоопределения, указующая на противоречивость, дуализм, амбивалентность ее образа. И если видеть отсылку образа мамушки к этому образу, то, безусловно, тогда станет понятной связка «колдунья – святая». См.: Апокрифы древних христиан: Исследование, тексты, комментарии. М.: Мысль, 1989. С. 308.

<sup>&</sup>lt;sup>84</sup> Барская Н. А. Указ. соч. С. 100.





Вспомним, что приуготовление к концу у матери началось «за пять недель до... смерти...» (36), что позволяет указать на еще одно древнее истолкование этого числа: «пятерка воспринималась и как знак мистического единения земной церкви, поврежденного человечества со Спасителем, как знак евхаристического пресуществления всех христиан в жизнь вечную» 6. И мы вновь пришли к главной идее – идее спасения – спасения матери, а через нее – спасения сына, а через него – спасения рода русского.

Таким образом, все сказанное о матери подводит нас к мысли, что ее образ, проецирующийся на образы Пятницы и Богородицы, занимает свое – особое – место в родословии поэта.

Как уже отмечалось, об отце герой-рассказчик не пишет. «Праотцы» и «Заметка» начинаются со слов: «Говаривал мне мой покойный тятенька...» (44); «Говаривал мой покойный тятенька...» (46), и далее речь идет о деде-скоморохе. Здесь только напомним, что Христос тоже был в родстве не только с избранными<sup>87</sup>.

Об отце поэта биографы дают следующую справку: Клюев Алексей Тимофеевич (1842–1918), крестьянин, уроженец Кирилловского уезда Новгородской губернии. В «Автобиографии І» говорится: «...родом я... по отцу... из-за Сити-реки, ныне Вологодской губ<ернии>» (43). Понятно, что указывается новое территориально-административное деление: уезд вошел в состав другой губернии, но почему называется не сам

<sup>&</sup>lt;sup>87</sup> Уитнес Ли, комментируя Евангелие от Матфея, пишет, что в родословии Христа упомянуто пять женщин. Только одна Мария была чистой девой, потомком избранного рода. Среди прочих – а это ..., Рахова (Раав), Руфь и Вирсавия, которая прежде была женой Урии, – были язычниками, были замужем повторно, а трое были грешницами. «Отсюда видно, что Христос состоит в родстве не только с иудеями, но и с язычниками, и даже с грешниками, и что Он царственный Спаситель типичных грешников» // Новый Завет. Восстановительный перевод... С. 7.





<sup>&</sup>lt;sup>86</sup> Кириллин В. М. Указ. соч. С. 13.





уезд, а река, на берегу которой он расположен? Это связано с постоянным стремлением эпизировать любое повествование: «по матери прионежский» – то есть с великого озера Онега, по отцу – с реки Сити (Сыть или Сить – левый приток реки Кубины) – реки, исторически значимой. К тому же на севере издревле селились на берегах рек, озер и морей, вот повествователь и обозначил водное пространство. Совокупно о родителях говорилось еще и как о выходцах с Поморья и Олонецкой губернии. Только один раз отец был назван по имени. Столь скупая информация о нем совпадает с замыслом о родословии, ориентированном на евангельский текст, где Иосиф замещал истинного Отца. Так и здесь Алексей Тимофеевич замещает истинного родителя.

Обращает на себя внимание и тот факт, что на первое место рассказчик поставил мать, на второе – отца. Любая родословная, в том числе и житийная по форме, начинается с образа отца. Сравним, например, с «Житием протопопа Аввакума», излюбленного святого поэта. В нем сказано так: «Рождение же мое (по отцу. –  $E.\,M.$ ) в Нижегородских пределах, за Кудмою рекою (! –  $E.\,M.$ ), в селе Григорове. Отец ми был священник Петр, мати – Мария, инока Марфа. Отец же мой прилежаще пития хмельнова; мати же моя – постница и молитвеница бысть, всегда учаше мя страху Божию»  $^{88}$ .

Характеризуя мать после ее кончины, Клюев в письме А. Блоку называет ее «унывщица и былинщица моя...» (212). Ту же грамматическую форму (два существительных в именительном падеже с суффиксом «иц») использует поэт, сообщая о смерти Я. Л. Израилевичу, В. С. Миролюбову, В. Я. Брюсову.

Здесь совпадает не только грамматическая форма, что и у Аввакума, но и уважительное отношение к матери. Если в частном письме Клюев зафиксировал причастность матери к народной словесности (унывщица – это плакальщица), то

 $<sup>^{88}</sup>$  Житие протопопа Аввакума // Изборник. М.: ГИХЛ, 1969. С. 630.









в родословии он отметил и «учаше мя», причем не только «словесной премудрости», но и познанию Слова Божия. Однако степень религиозности матери в письмах никак не обозначается.

Отец Клюева в отличие от отца Аввакума не был пьющим человеком, наоборот, он производил самое серьезное впечатление. Вот как о нем пишет Сергей Есенин в письме Клюеву из Царского Села, датированного июлем-августом 1916 года: «Приехал твой отец, и то, что я вынес от него, прямо-таки передать тебе не могу. Вот натура – разве не богаче всех наших книг и прений. Все, на чем ты и твоя сестра ставили дымку, он старается еще ясней подчеркнуть, и для того только, чтобы выдвинуть помимо себя и своих желаний мудрость приемлемого. Есть в нем, конечно, и много от дел мирских с поползновением на выгоду, но это отпадает, это и не заметно ему самому, жизнь его с первых шагов научила, чтоб не упасть, искать видимой опоры. Он знает интуитивно, что когда у старого волка выпадут зубы, бороться ему будет нечем, и он должен помереть с голоду... Нравится мне он»<sup>89</sup>.

Алексей Тимофеевич, безусловно, имел влияние и на собственного сына. Но его служба в качестве фельдфебеля не совпадала ни с образом отца народного поэта, ни тем более с образом нового Спасителя.

Если практически не вспоминается отец, то тем более в родословии нет упоминания о старшей сестре Клавдии Алексеевне, в замужестве Расщепериной (Ращепериной, 1881–1941), и о старшем брате Петре Алексеевиче Клюеве (1882–1935).

<sup>&</sup>lt;sup>89</sup> Есенин С. Полн. собр. соч. в семи томах. Т. IV. М., 1999. С. 81.















Явить себя миру можно только двумя путями: музыкой слова и подвигом следования Христу.

## Азъ есмь

«Я – мужик, но особой породы…» – самые первые слова автобиографического цикла Николая Клюева могут ассоциативно вызвать в памяти самоопределение Иисуса: «Я есмь Альфа и Омега; начало и конец, говорит Господь…» (Отк. 1: 8). Но эта самоидентификация Христа передана через посредство апостола. Клюев же должен сам говорить о себе в первом лице и вместе с тем создать иллюзию устного повествования, переданного другим. Он не надеялся, что ученики передадут истинное представление о нем, поэтому предпочел рассказать о себе сам.

Сама форма представления едо eimi («азъ есмь»), как было сказано, известная еще по жанру эллинистических откровений, характерна и для древнерусской литературы, где, например, встречаем следующее самоопределение: «Я Иоанн, царь и поп, над царями царь...» $^{90}$ .

У Клюева речь идет о мужике, но форма представления звучит так, как будто речь идет о представлении человека

 $<sup>^{90}</sup>$  Сказание об Индийском царстве // Сказания о чудесах. Русская фантастика. XI–XVI / Сост., послесл. Ю. М. Медведева. Т. І. М.: Сов. Россия, 1990. С. 84.









божественного или царского происхождения (царь, напомним, – помазанник Божий). Чтобы отсечь иронию, рассказчик защищается уточнением – противопоставлением: «но особой породы».

Далее описывается как внешность поэта, не совпадающая с привычным представлением о пахаре-крестьянине, так и его отношение к ней: «...Принимая тело свое, как сад виноградный, почитаю его и люблю неизреченно» (29).

Сравнение тела с садом виноградным опять-таки отсылает читателя к Новому Завету, к изречению Господа: «Я есмь истинная виноградная лоза, а Отец Мой виноградарь...» (Ин. 15: 1). Истолкователь Библии архимандрит Никифор напоминает, что под видом хлеба и вина (виноградного) «Господь предает нам высочайшее Таинство Тела и Крови Своей (Мф. 21: 26–28), заповедав всем нам всегда совершать сие в Его воспоминание» 91.

Особое почитание винограда идет от древних иудеев, он был для них символом всего, что только было «сильно, красиво, полезно. Потому в книгах пророческих Иудея и Иудейская Церковь уподобляются великой виноградной лозе, украшенной превосходнейшими плодами и хранимой Самим Богом» 92.

Это сравнение можно трактовать двояко. С одной стороны, здесь попытка через телесное раскрыть «красоту лика Божия». С другой – словосочетание «почитаю его и люблю» исследовательницу Н. М. Солнцеву наводит на мысль о любви к себе (филавтии), которая идеологами итальянского чинквеченто (Ф. Патрици. «Любовная философия». 1577) рассматривается «как начало, источник и основание всех других видов любви», а идеологами русской Церкви – как «начало всякого греха» 93.

<sup>&</sup>lt;sup>93</sup> Солнцева Н. М. Указ соч. С. 16–17.





<sup>91</sup> Библейская энциклопедия. С. 123.

<sup>&</sup>lt;sup>92</sup> Там же.





Однако заметим, что описание внешности дается в одном абзаце с описанием пищи, вкушаемой героем-рассказчиком. Опять он противопоставляет привычному представлению о мужицких предпочтениях свои вкусовые пристрастия.

Казалось, автобиографическая запись не предполагает перечисления любимых блюд, но для Клюева это принципиально важно. Если в Ветхом Завете не случайно описываются виноградники, особенности приготовления вина и изюм, то он утверждает: «Не пьяница я и не табакур, но к суропному пристрастен: к тверскому прянику, к изюму синему в цеженом меду, к суслу, к слоеному пирогу с куманичным вареньем, к постному сахару и ко всякому леденцу» (29). Это же описание дается в «Заметке».

«Синий изюм в цеженом меду», безусловно, отсылает читателя к Священному Писанию, в котором Моисей говорит: «Господь вознес свой народ на высоту земли и кормил произведениями полей и питал его медом из камня и елеем из твердой скалы» (Втор. 32: 13).

Архимандрит Никифор, комментируя строки Библии, в коих упоминается «мед», уточняет: «Иногда под словом мед разумеется та жидкость, которая получается с виноградных гроздий и других медоносных растений... (2 Пар. 31: 5). ...лучшие кисти винограда сушатся как изюм, а прочие кладутся под пресс, выжимаются в нем и сок оных кипятят в каком-либо сосуде, пока он не сделается сиропом»<sup>94</sup>, широко употребляемым в древности.

Не случайно и мед, и виноград, и другие типичные для крестьянина пищевые продукты относятся поэтом к одному виду – «суропное». Отчетливо обозначен принцип создания родословия: внутренние отсылки к Библии при внешнем описании обычных крестьянских блюд. В перечне не названо ни одного, которого бы не могло быть на столе севернорусского мужика.

<sup>94</sup> Библейская энциклопедия. С. 465.









Изюм и вино в цикле являются традиционной пищей для посвящаемого: их вкушает герой-рассказчик, когда спасался на Соловках и когда был «белыми голубями – христами» спущен в купель, чтобы сподобиться великой печати.

Дополняет впечатление от облика приятного внешне человека, хорошо одетого, вкушающего сласти, описание избы, в коей он проживал: «...горница у меня завсегда, как серебряная гривна, сияет и лоснится; лавка дресвяным песком да берёстой натерта - моржовому зубу белей не быть» (29). Традиционное крестьянское помещение, традиционный на севере тип уборки никак не согласуется с библейским текстом, если бы не ощущение света-сияния: «как серебряная... сияет...», «...белей не быть», намекающего на присутствие Света Тихого. Этот намек усиливается благодаря внешнему облику героя: «кожа белая» - и характеру поведения: «В обиходе я тих и опрятен...» (29). Но самое значимое в избе - наличие икон, перед Спасовой - опять-таки «лампада серебряная доможирной выплавки, обронной работы» (29). Цвет лампады усиливает ощущение сияния. Но самое главное, тот нетварный свет, который исходит от икон. «В большом углу Спас поморских зеленых писем глядеть не наглядеться: лико, почитай, в аршин, а очи, как лесные озера...» (29).

Поясним, как могла выглядеть эта икона. Иконописцы Выгорецкого Поморского общежительства выработали свой оригинальный стиль (пошиб). На их ранних иконах (а Клюев, безусловно, предпочитал их поздним) «ликам святых придается очень светлый, беловатый оттенок, сильно оживляется золотом пробелка облачений» Убликона соответствовала общему впечатлению света-сияния, что характеризовало хозяина и его дом, а точнее – они, в известной степени, были производными, физическими носителями сияния Его нетварного Света.

<sup>&</sup>lt;sup>95</sup> Гарнин В. П. Примечания (Сд). С. 435.









Мастера выговские вписали Христа в родное северное пространство, изображая на иконе привычные для них деревья, горки и другие особенности северного ландшафта<sup>96</sup>, поэтому у них зеленое письмо, передающее цвет леса, и облик Спаса – это облик человека, рожденного на этой земле: «очи, как лесные озера». Очи, скорее всего, серо-голубые или серо-синего цвета.

В связи с этим описанием, поначалу не воспринимаемым читателем в евангельском контексте, по-иному высвечивается образ героя-рассказчика: «...кость у меня тонкая, кожа белая... глазом же я зорок и сиз: нерпячий глаз у меня, неузнанный...» (29). От внешнего облика исходит ощущение белизны в сочетании с сизым (темно-серым с синеватым оттенком), т. е. практически то же ощущение, что и от иконы. Поэтому не случайно уточнение: глаз «неузнанный», т. е. таинственный, не подвластный пониманию обычного человека, которому проще сравнить героя со зверем: «нерпячий» глаз, т. е. такой же зоркий, острый (попутно отметим, что эпитет «глаз нерпячий» позже, в поэме «Погорельщина», Клюев отдает иконописцу Павлу) 97.

Еще: у Спаса «лико, почитай, в аршин», т. е. около 71 см; у Клюева «в головной обойме пятнадцать с половиной» (29) вершков, т. е. где-то 68 см. О том, что у поэта большая голова, нигде не сказано, но на фотографиях 1919–1921 годов бросается в глаза очень широкий лоб, благодаря чему создается впечатление о большой (особенно по отношению к росту) голове. Коли велика голова в целом, то достаточно велико и лицо (лико).

Северорусская иконная традиция идет от апокрифической традиции древних христиан, для которых «было важно включить чудо в повседневную жизнь, которая бы выглядела привычно для этих читателей. Они верили писанию и верили

<sup>&</sup>lt;sup>97</sup> Наблюдение В. Лепахина. См.: его ст. «Поэт-изограф». С. 518.





<sup>&</sup>lt;sup>96</sup> Гарнин В. П. Примечания (Сд). С. 435.





в чудо, которое произошло в жизни, так похожей на их собственную. Включенность чуда в квазибытовую реальность порождала надежду на то, что и в обыкновенном существовании вера может привести к чуду» $^{98}$ .

В дальнейшем не только чудеса-деяния, а каждая черточка чудесного образа вписывалась в систему привычных представлений простого человека. И этой традиции – вписывать чудесное в привычную среду – следовал Клюев, что не было для него сложным, так как он жил и физически, и метафизически в атмосфере обытовленного чуда.

Важно указать на место иконы в композиции «Записей». Первые два абзаца посвящены описанию героя-рассказчика: его облику, одежде и его пище; третий абзац – изображению горницы, где в большом углу икона Спаса.

В 1935 году в письме к Варваре Николаевне Горбачевой из томской ссылки Клюев дает описание ряда своих икон, в том числе и образа Спаса. «Икона весьма истовая: Спас стоит – позади его олонецкая изба – богатая крашеная – с белыми окнами» (354). Не эта ли икона описана в «Записях»? Тогда происходит не только своеобразное удвоение лица, но и своеобразное удвоение избы (или, точнее, слияние ее внутреннего, иконного и внешнего профанного изображения).

Икона являла собой претворенное в живописи Слово о Христе, а слово о человеке, стремящемся «облечься в Христа», ориентировано на икону. Это взаимодействие слова и изображения было характерно для искусства Древней Руси, что отмечалось нами ранее. Как видим, этот принцип чрезвычайно характерен для Клюева.

Ориентация на древнерусскую словесность определяет и сам образ автора, который зависел от выбранного жанра. «Каждый жанр имеет свой строго выработанный образ

 $<sup>^{98}</sup>$  Свенцицкая И. С. Апокрифические евангелия новозаветной традиции // Апокрифы древних христиан. С. 132.









автора, писателя, "исполнителя"», в котором главными являются не индивидуализированные черты творца, а «коллективное чувство, коллективное отношение к изображаемому»<sup>99</sup>. Поскольку Клюев ориентируется на родословие Христа, то он стремится в своем облике, во всем, что его окружает, в ситуациях и событиях узреть отпечаток того, что закреплено в коллективном чувстве и коллективном отношении к родословию Спасителя.

Ориентация на Евангелие не означает в случае необходимости отступления от него. Так, сначала ни у одного из апостолов нет описания внешности Иисуса, рассказчику же необходимо, чтобы он был узнанным, поэтому он использует иконное описание при воссоздании своего внешнего облика.

На этом пути его подстерегает одна трудность: как быть с изображением его далеко не иконописной внешности. В письме к поэту Александру Ширяевцу Клюев признается: «...на самом деле я очень неказистый, оборванный бедный человек...» (Вытегор. узд., Олонец. губ. 16 июля 1913 г. С. 209). Его самоуничижительная характеристика совпадает с описанием жены писателя С. А. Гарина Нины Михайловны Гариной, знавшей поэта примерно с 1911–1912 года: «Коренастый. Ниже среднего роста. С лицом ничего не выражающим, я бы сказала, даже тупым...» 100

Разумеется, есть описания, по-другому воссоздающие облик поэта, но все же не подтверждающие внешнего сходства Клюева с Христом. Поэту, видимо, пришлось немало поработать над собой, чтобы произвести то особое впечатление на зрителей, которое передают его портреты, выполненные различными художниками. Сыграла свою роль и его способность к лицедейству. Во время чтения своих произведений он

<sup>&</sup>lt;sup>100</sup> Гарина Н. М. Клюев Николай Алексеевич // Николай Клюев глазами современников. СПб.: Росток, 2005. С. 38.





 $<sup>^{99}</sup>$  Лихачев Д. С. Указ. соч. С. 59.





поразительно преображался. Не случайно выдающийся дирижер Н. С. Голованов в письме к певице А. В. Неждановой, потрясенный стихами в исполнении автора, писал: «Этот поэт 55 лет с иконописным русским лицом, окладистой бородой, в вышитой северной рубашке и поддевке – изумительное, по-моему, явление в русской жизни» 101.

Но этот «иконописный» Клюев появился в зрелом возрасте. Размышляя над воссозданием автоиконы, он должен был «сквозь лицо прозреть лик Первообраза и дать ему реальную жизнь» 102, увидеть в себе то, что неподвластно взгляду другого: «Наружный я и зол и грешен, Неосязаемый – пречист...» 103 (44, 115). И хотя Клюев использует нейтральные характеристики («кожа белая», «глазом... сиз»), он соединяет их со словами с экспрессивной окраской («глаз... неузнанный») и включает их в особый контекст, это и создает необходимое ему впечатление.

Однако нейтральными эти цветовые характеристики были только для современников и потомков поэта. Для древних русичей цветонаименования «си-зый, си-вый, си-ний» восходят к одному корню, который в современном русском языке сохранил глагол «си-ять», и соответственно они означают не столько цвет, сколько степень его яркости 104. Изограф-песнотворец либо знал древнюю семантику прилагательного, либо ощущал ее своим поэтическим нутром и использовал цветохарактеристику «сиз» для усиления света-сияния, идущего от его лика, который был обращен к его слушателям, к его читателям. Для них создавался его вариант Нового Завета, его «народный завет».

В избе наряду с образами великих иконописцев имеются иконы местных мастеров. «В древней иконе сердце и поцелуи

<sup>&</sup>lt;sup>104</sup> Колесов В. В. Преображение слова. СПб., 2006. С. 109. Цит. по: Кутковой В. С. Указ. соч. С. 202.





 $<sup>^{101}</sup>$  Николай Клюев в последние годы жизни: письма и документы / Публ. Г. Клычкова и С. Субботина // Новый мир. 1988. № 87. С. 172.

<sup>&</sup>lt;sup>102</sup> Лепахин В. Поэт-изограф. С. 531.

<sup>&</sup>lt;sup>103</sup> На эти строки указал В. Лепахин. С. 530.





мои. Молюсь на Андрея Рублёва, Дионисия, Парамшина, выгорецких и устюжских трудников и образотворцев...» (29).

Не останавливаясь на специфике почерка великих мастеров, укажем, как выглядели иконы древних севернорусских иконописцев. «Они изготовляли краски из местной глины и растений. Иконы писались на грубо отёсанных досках с нанесёнными прямо на дерево грунтом из мела, алебастра (гипса) и рыбьего (осетрового) клея. Выбор святых и сюжетов определялся запросами народной жизни. Наиболее почитаемыми образами крестьянских заступников являлись Никола, Егорий, Власий, Флор и Лавр, Илия-пророк, Параскева-Пятница, а также местные иноки и юродивые, причисленные к лицу святых (Прокопий Устюжский). Характерными чертами "устюжан" являются грубоватость, наивность и вместе с этим жесткость, резкость письма, отчасти напоминающая стиль новгородской школы, с которой больше всего и были связаны северяне» 105.

Для нас важно подчеркнуть, что сам материал представлял собой природные северные компоненты, еще важнее знать, что были выбраны те святые, в функции которых входило покровительство разного рода крестьянским работам. В поэме Клюева «Заозерье», посвященной памяти матери (1926), продемонстрированы действия не просто персонажей, икон, а именно оживших образов. Вот некоторые из них:

А Егорий поморских писем Мчится в киноварь, в звон и жуть, Чтобы к стаду волкам и рысям Замела метелица путь... (513, 649)

В лесах горит огнепально

Дождевого Ильи икона. (513, 650) .....

Флору и Лавру работа – Пасти табун во лесях... (513, 650).

<sup>&</sup>lt;sup>105</sup> Гарнин В. П. Примечания (Сд). С. 436.









Письменная традиция Русского Севера развивалась в рамках новгородской и выгорецкой литературных традиций, усвоенных поэтом<sup>106</sup>. Как показывает его текст, в иконописи Клюева интересовали те же народные школы. Привычно и интимно вписывая в атмосферу обычной жизни различные ипостаси чудесного, поэт являл в слове «народный завет».

Поэтому начало последнего абзаца «Записей» – послесловия, на первый взгляд, нейтральное, – «Из всех земных явлений я больше люблю огонь» (31) – опять-таки возвращает нас к образу Иисуса Христа, образ которого ассоциировался с огнем. Традиционно соотношение верховных языческих богов с огнем, поэтому старшие современники Христа почти сразу увидели в отроке Сына Божия: «Этот ребенок не земным рождением рожден. Он может приручить и огонь» 107. Поэтому не может не любить огонь рассказчик, ведущий свою родословную от самосожженцев во имя веры Христовой.

 $<sup>^{107}</sup>$  Евангелие детства (В Евангелии от Фомы) // Апокрифы древних христиан. С. 144.





<sup>&</sup>lt;sup>106</sup> Маркова Е. И. Творчество Николая Клюева... С. 90, 164. Характеристики данных школ см.: История литературы Карелии. Т. III. Петрозаводск: КарНЦ РАН, 2000. С. 13–25.











### Детство. Отрочество

#### § 1. Рождество мое

Мачнем с даты рождения. Как установил А. К. Грунтов, Николай Алексевич Клюев родился в 1884 году<sup>108</sup>. Сам же поэт, как правило, не указывает, за исключением двух текстов, конкретную дату. Эти два текста «Автобиография II» и «Биография» являются официальными документами, поэтому обойти год своего рождения Клюев не мог. В обоих случаях назван 1887 год. Но к «Автобиографии II» примыкает текст, в котором назван 1886 год<sup>109</sup>. В «Автобиографии I» сказано так: «Мне тридцать пять лет», соответственно, поэт родился в 1888 или 1889 году.

В «Записях» уклончиво сказано: «Рождество же мое – вот уже тридцать первое, славится в месяце беличьей линьки и лебединых отлетов – октябре, на Миколу, черниговского чудотворца...» (29).

Думается, что 1887 год проецируется на 1917 – год новой эпохи. Таким образом, сам возраст – 30 лет – подтверждает ориентацию на образ Спасителя. Когда Иисус «...выступает

<sup>&</sup>lt;sup>109</sup> Гарнин В. П. Примечания (Сд). С. 458.





 $<sup>^{108}</sup>$  Грунтов А. К. Указ. соч. С. 118–119. Эту же дату назвал сам поэт после ареста, заполняя анкету на Лубянке. (См.: Шенталинский В. Гамаюн – птица вещая // Огонек. 1989.  $N^{\circ}$  43. С. 9.)





с возвещением мессианского времени, его возраст приблизительно определяется в 30 лет – символический возраст полноты зрелости ("Тридцать лет было Давиду, когда он воцарился" – 2 Цар. 5:4)»

Заметим, что 1886, 1888–1889 годы названы в текстах, условно датированных. 1888 год, очевидно, имеется в виду и в «Записях», но если запись сделана в начале 1919 года, то Клюеву действительно только исполнился 31 год.

Однако 1917 год (год-ориентация) Клюев вписывает не в историю пролетариата (ср. с Маяковским), а в историю христианства. Поэтому глагольная форма «родился» меняется на существительное «рождество». Дата рождения вписана в круговой природный круг и в православный календарь<sup>111</sup>.

Для Клюева, безусловно, важны и прозвание (Святоша) его тезоименного святого, и имя его отца – Давид Святославович, и факты его жития. Николай Святоша, оставив семью и княжество, принял иночество в Киево-Печорской обители и провел 30 лет в трудах, молитве и бдении. Мощи его покоятся в Антониевой пещере Киево-Печорской лавры. Именно этот подтекст, в известной степени, корреспондирует с природными явлениями: линька, перелет – время перехода. Но в жизни черниговского князя тоже был переход: от мирской жизни к иночеству.

Якобы точное указание возраста «тридцать пять лет» поэту необходимо для сопоставления себя с Данте, который начинает свою «Комедию», названную читателями «Божественной», строкой «Земную жизнь, пройдя до половины» – т. е. до 35 лет. В этом же возрасте, дает понять Клюев, он начал свое повествование, которому, возможно, будет уготована та же честь: стать «божественным сочинением».

Главное, разумеется, в другом: и октябрь – месяц и по своей природной сути, и по духовной (нравственный ориентир –

<sup>&</sup>lt;sup>111</sup> Пономарева Т. А. Указ. соч. С. 89.





<sup>110</sup> Мифологический словарь. С. 234.





Микола Святоша), и возраст (30, 35) – это время перехода, время предельной связи с видимым и невидимым мирами (не случайна отсылка к «Божественной комедии»), время не только самому идти по пути спасения, но время вести по этому пути свой народ.

Не названо конкретно и место рождения. В тексте I герой указывает: «Родом я из Обонежской пятины – рукава от шубы Великого Новгорода» (29), в «Гагарьей судьбине» его жизнь проходит: «...на родимых гнездах, под олонецкими берестяными звездами...» (36), чуть реже уточняется это родимое пространство: «Моздокские просторы, хвойные губы Поморья...» (35). В тексте VII 1930 (?) года указано: «Родом я крестьянин с северного Поморья» (47), в тексте VIII 1930 года – «Родился... от родителей крестьян... Олонецкой губ<ернии>» (47). Очевидно, имеется в виду, что и сам оттуда. Адрес на момент написания: Ленинград, ул. Герцена, дом  $\mathbb{N}^{\circ}$  45, кв. 8.

Что касается административного деления северных территорий на пятины, то во времена Клюева, безусловно, его не было, как и не было подчинения Великому Новгороду, но установка на принадлежность к древнему роду влечет и принадлежность к древней земле, к ее древней независимости и ее древнему величию. Как сын Русского Севера, как сын России, он наследует историческое и современное пространство. Не случайно Поморье дается в связке с Моздоком. Прав комментатор, характеризуя «Моздокские просторы» как обобщеннопоэтический образ степи, широко раскинувшейся от Саратова до Царицына и трогательно воспетой в народной песне «Степь моздокская»<sup>112</sup>.

В данном контексте под Поморьем подразумевается не Поморская пустынь, а совокупность северных земель, принадлежавших в XVI–XVII веках Великому Новгороду. Это поселения, расположенные на берегах Белого моря и рек Онеги,

<sup>&</sup>lt;sup>112</sup> Гарнин В. П. Примечания (Сд). С. 446.









Северной Двины, Мезени, Печоры, Камы и Вятки. Бескрайние южные степи, да хвойные северные леса, да величественные воды – вот символический образ России, которую представляет поэт.

Поморье в тексте VII означает поморскую пустынь, связь со староверами Выга. Под Олонецкой губернией – ее гнездами имеется в виду конкретное место проживания, но без указания на Вытегорский уезд, деревни Коштуги, Желвачево, Макачево, уездный центр, где рассказчик проживал в те или иные годы. Он не упоминает Вытегру потому, что исторически, согласно народной этимологии, она обязана своим прозванием Петру  $I^{113}$ , погубителю «древлего благочестия», и поэтому не заслуживающему упоминания. К тому же в его задачу входила предельная эпизация повествования, стремление показать себя как сына Святой Руси.

В «Гагарьей судьбине», казалось бы, конкретизировано место и время крещения: «Я родился, то шибко кричал, а чтоб до попа не помер, так бабушка Соломонида окрестила меня в хлебной квашонке.

А маменька-родитель родила меня, сама не помнила когда. Говорила, что "рожая тебя такой холод забрал, как о Крещении на проруби; не помню, как тебя родила".

А пестовала меня бабка Фёкла – Божья угодница... Я без мала с двух годов помню себя» (31).

На деле мы опять сталкиваемся с мотивом «памяти-сна». Понятно состояние роженицы, у которой из-за родовых мук сместилось не только понятие о времени, но сместилось представление о времени в самой природе. В «Записях» был назван октябрь, здесь ударили крещенские морозы – значит наступил январь. Это смещение времен имеет библейский подтекст, намекая и на образ Иисуса, и на образ Иоанна Предтечи.

 $<sup>^{113}</sup>$  Петров К. М. Присловья в Олонецкой губернии // Вытегра. Краевед. альманах. Вологда: Русь, 1997. Вып. І. С. 386.









Т. А. Пономарева также усматривает здесь мотив «близости к горнему миру» и отмечает, что, «став сквозным в сюжете», он «завершается» по закону композиционного кольца в финале и будет усилен образами «крестных зорь», «русских голубиных глаз Иоанна, цветущих последней крестной любовью» 114. Уточим: в последней строке «Судьбины» имеется в виду святой апостол Иоанн, любимый ученик Христа. Новый Спаситель прошел путь от встречи с Предтечей до обретения учеников. Т. А. Пономарева также обратила внимание на то, что «в четырех коротких предложениях Клюев четырежды повторил глагол "родить", закрепляя в сознании читателя сакральность акта рождения» 115.

Соглашаясь с этим, заметим, что данный повтор решает ряд задач: во-первых, создает иллюзию устной речи, безыскусственности повествования, во-вторых, передает длительность, протяженность самого родового акта, в-третьих, наряду с другими контекстуальными атрибутами эпизирует события и, наконец, включает его в сакральный контекст. Помимо четырехкратного повторения глагола используется и редкое существительное с тем же корнем – «родитель». «Родитель», «родить» – значит воспроизвести свой род, продолжить его.

Повторяя слова с корнем «род», герой-рассказчик подводит нас к древнерусскому значению «четверки» и «пятерки»: через рожество соединяю тебя узами брака со всем своим родом – с русским народом; через рожество соединяю тебя со всем Космосом. «Четыре» в этом значении приобретает и связь с четырьмя сторонами света и четырьмя главными космическими стихиями (огнем, водой, землей, воздухом). На это характерное для космогонических мифов значение «четверки» накладывается ее древнерусская, идущая от Библии символика. «Четверка», «будучи символом мира и

<sup>&</sup>lt;sup>115</sup> Там же.





<sup>&</sup>lt;sup>114</sup> Пономарева Т. А. Указ. соч. С. 93.





материальных вещей, знаменовала собой статическую целостность, идеально устойчивую структуру»<sup>116</sup>. И этой структурой был родной крестьянский христианский мир. Находясь как бы в центре этого «квадрата», маменька-родитель не просто дарует этот мир своему сыну, а через «пятерку» напоминает «о мистическом единении земной церкви, поврежденного человечества со Спасителем, об евхаристическом пресуществлении всех христиан в жизнь вечную»<sup>117</sup>.

Бытовая деталь – квашонка, преподнесенная читателю так просто, по-бытовому (заменили купель квашонкой из страха, что помрет младенец нехристем), имеет глубокий символический смысл. Иисус родился в Вифлееме, что в переводе на русский язык означает «город хлеба». Этому-то городу и уподоблена деревенская квашонка, а бабушка Соломонида – священнику.

Через имя своей восприемницы поэт еще раз указал на свою принадлежность к роду ревнителей «древлего благочестия». Именно так звали сестру знаменитых выгорецких писателей – братьев Денисовых, основательницу женского монастыря на Лексе<sup>118</sup>. В этой связи значимо отсутствие священника, ибо так свершалось таинство у старообрядцев (беспоповцев). Но возможна здесь перекличка имен. Как указывает К. М. Азадовский, в апокрифических и фольклорных редакциях евангелия вспоминается повивальная бабка Соломонида (Салманида), принимавшая младенца Христа<sup>119</sup>. Это имя избиралось, возможно, потому, что оно вызывало в памяти ассоциации с образом царя Соломона, сыном царя Давида. Он прославился мудрым своим словом

<sup>&</sup>lt;sup>119</sup> Там же. Он же проводит параллель с повестью А. И. Ремизова «Рождество Христово», где Богоматерь, готовясь родить, посылает Иосифа за бабкой Соломонидой.





<sup>&</sup>lt;sup>116</sup> Кириллин В. М. Указ. соч. С. 13.

<sup>&</sup>lt;sup>117</sup> Там же.

<sup>&</sup>lt;sup>118</sup> Азадовский К. «Гагарья судьбина»... С. 113.





(ему приписывается ряд известных книг) и строительством храма в Иерусалиме. Таким образом, через бабушку Соломониду опять-таки история рода будущего поэта вписывается в ветхозаветную и новозаветную (Иисус – сын Давида: см. «Родословие Иисуса Христа, Сына Давида, Сына Авраамова» (Мф. 1: 1)) историю.

Будущему поэту предстоит через крещение в «хлебной квашонке» воплотиться в Христа, ибо в этом акте «ощутима и евхаристическая ассоциация с хлебом – как символом тела Христова, вкушая который верующий приобщается к лику божества» 120.

Крещение к «квашонке», по мнению К. М. Азадовского, еще раз доказывает, что «автобиографическая» проза зиждется не на реалиях жизни, а на вымысле<sup>121</sup>. Действительно, в метрической книге Коштугской церкви Вытегорского уезда есть запись о крещении поэта. Однако в двойном крещении у старои новообрядцев нет противоречия.

Еще в 1995 году Е. М. Юхименко, крупнейший исследователь старообрядчества, в статье «"Посвященный от народа..." (о народных основах творчества Н. А. Клюева)» писала: «На севере России границы между старообрядчеством и официальной церковью, особенно в XIX веке, были сильно размыты. Большинство населения – традиционно старообрядческое; среди людей, числившихся принадлежащими к официальному православию, многие скрытно придерживались старой веры. Не желая входить в конфликт с властями, они, оставаясь в душе и в быту старообрядцами, раз в год приходили к исповеди, крестили детей в церкви, совершали обряд венчания» 122.

<sup>&</sup>lt;sup>122</sup> Юхименко Е. М. «Посвященный от народа...» (о народных основах творчества Н. А. Клюева) // Народное искусство России: традиция и стиль. Труды Государственного Исторического музея. Вып. 86. М., 1995. С. 121.





<sup>120</sup> Михайлов А. И. Автобиографическая проза Николая Клюева. С. 147.

<sup>121</sup> Азадовский К. «Гагарья судьбина»... С. 114.





В христианский контекст вписывается и имя бабушки-пестуньи – Фёкла. Так звали деву из Иконии, ученицу и спутницу апостола Павла<sup>123</sup>.

Это имя было в те годы достаточно распространенным, и отсылка к конкретному образу кажется откровенной натяжкой. Но в клюевском тексте нет случайных образов, нет случайных или нейтральных имен. Коли есть скрытый намек на апостола Павла, то его имя должно не раз прозвучать в повествовании: действительно, оно упоминается напрямую в рассказе о жизни на Соловках и в скрытой цитате – в сообщении о причине побега со святого острова.

Не от бабушки ли получил поэт представление о Павле, который был удостоен апостольского звания, не будучи прямым учеником Христа. Его служение Иисусу, его миссия проповедника христианских идей были настолько плодотворны, что вознесли его на высокую ступень иерархической лестницы: быть рядом с апостолом Петром.

К. М. Азадовский напоминает, что образ Фёклы у Клюева появляется трижды: в «Гагарьей судьбине», в «Праотцах» и в статье «Алое зеркальце» (1919).

Действительно, в статье речь идет о пестунье поэта, характеристика которой в начальных строках дословно совпадает с лаконичным высказыванием в «Судьбине»: «Бабка Фёкла, нянюшка моя, пестунья и богомолица неусыпная...» (122). Далее дано более подробное описание Фёклы: «...до шести годов меня на руках носила, над зыбкой моей этот стих (отрывок, вошедший в стихотворение Клюева «Небесный вратарь». – E.~M.) певала. Через тридцать лет стих пригодился. И бабкин голос зыбочный, запечный, про битвенную кровь голосящий, расплеснулся по русской земле» (122).

<sup>&</sup>lt;sup>124</sup> Азадовский К. «Гагарья судьбина»... С. 115.





<sup>&</sup>lt;sup>123</sup> Мифологический словарь. С. 571.





Действительно, этот образ явно перекликается с образом бабки Фёклы из «Судьбины». Но была ли она не просто приглашенной нянюшкой, а родной бабушкой поэта, сказать трудно. На версию К. М. Азадовского работают не только возрастной статус, перекличка имен (в «Праотцах» бабушка названа Федосьей. Имя другое, но схожее с именем Фекла), но и связь этого образа с причитаниями (в «Праотцах» мать поэта причитывает по его бабушке – своей матери, в «Алом зеркальце» – ему чудится причит бабушки по погибшему воину) и с Часовником: в «Праотцах» он принадлежит бабушке, в «Гагарьей судьбине» – не сказано кому. Но образ книги всплывает сразу после сообщения о бабке Фёкле.

Смущает следующее: судя по характеристике Фёклы, ее образ закрепился в памяти поэта, что, кстати, может свидетельствовать в пользу реальности персонажа. Образ же бабки Федосьи припоминается им смутно, правда, в «Праотцах» речь идет о происхождении Федосьи, о чем с малым ребенком бабка могла и не говорить.

Почему не дана подробная характеристика Фёкле – Федосье в «Гагарьей судьбине»? Потому что уводила бы в сторону от основного повествования: все три текста выполняют три близкие, но в то же время разные художественные задачи: «Алое зеркальце» – через причитание Фёклы воспроизводится картина народного горя, в «Праотцах» образ Федосьи работает на высокое происхождение героя, на тайну рода, в «Гагарьей судьбине» прежде всего значимо, что Фёкла – «Божья угодница».

Очевидно, от Фёклы он познал молитвы, которые мать научила читать по Часовнику (старинное, до середины XVII века, название Часослова, бытовавшее в старообрядческой среде и позднее). Если в «Праотцах» указывалась родовая принадлежность книги, то в «Записях», помимо ее функционального назначения в жизни мальчика («Грамоте я обучен семилетком родительницей моей Парасковьей Димитриевной по книге, глаголемой Часослов лицевой» (29), дано ее более детальное









описание. В «Гагарьей судьбине» описан сам процесс обучения: «"...покуль колоба не съешь, с лежанки не выходи". Я еще букв не знал, читать не умел, а так смотрю в Часовник... как будто бы и читаю. А мамушка-покойница придет и ну-ка меня хвалить: "Вот, говорит, у меня хороший ребенок-то растет, будет как Иоанн Златоуст"» (31–32). Обучению грамоте предшествовало обучение по памяти. В обоих случаях молитва была обязательным предметом обучения.

К. М. Азадовский находит, что сравнение с Иоанном Златоустом в данном контексте, очевидно, обусловлено тем, что по легенде тот получил свое образование от матери<sup>125</sup>. Один из величайших отцов восточной христианской церкви, богослов и духовный учитель был хорошо известен на Руси как автор многочисленных «слов», которые использовались в православном богослужении, входили в состав нравственно-дидактических сборников и т. д. Очевидно, когда речь шла о матери, что «памятовала... слово», переданное сыну, то речь могла идти конкретно и о «словах» Иоанна Златоуста.

# § 2. Посвящение (преображение) первое

И три богобоязненные женщины, что стоят у изголовья младенца, и три отсылки к первым лицам христианской эры: Иоанну Крестителю, апостолу Павлу, Иоанну Златоусту и к самому Христу, и даже к ветхозаветным его праотцам Давиду и Соломону, сам момент рождения и процесс обучения говорят, что этот крестьянский мальчик был изначально «особой породы». Соответственная и самохарактеристика героя-рассказчика: «Пеклеванный ангел в избяном раю – это я в моем детстве...» (30) – данная им в «Записях». Эпитет «пеклеванный» или «хлебный, испеченный из муки» будто подтверждает его крещение в хлебной квашонке.

<sup>&</sup>lt;sup>125</sup> Азадовский К. «Гагарья судьбина»... С. 116.









Как и положено особому герою, он должен пройти через посвящение – через обряд духовной инициации, который и определит его духовную миссию. Как и в житии, этот путь дан через видения.

Первое – о поглощении героя яйцом – уже рассматривалось нами в монографии «Творчество Николая Клюева в контексте севернорусского словесного искусства» и было оспорено в уже упомянутой нами статье К. К. Логинова.

Автор убежден, что здесь имеется в виду процесс посвящения в ясновидящие, идущий от темных сил, поэтому в качестве важнейшего аргумента указывает на местоположение героя: «сидел под сосною» – т. е. в нижней проекции священного древа 126. На этом основании он опровергает высказанную нами версию о божественном характере события.

Для нас значимо было наличие типично клюевского комплекса (дерево/сосна, гнездо, яйцо («величиной с куриное яйцо, пятно» (32)), птенец (мальчик-подросток)) и его соотнесенности с евангельским красным яичком (знаком воскресения Христа)<sup>127</sup>.

Нет указания на конкретное гнездо, но оно могло быть не на дереве, а под ним. Место представляет собой природную вертикаль: «...сидел я над оврагом, на сугоре, такой крутой сугор; позади меня сосна...» (32). Овраг как некое земное углубление, дупло представляет собой трансформацию гнезда. Во всяком случае в системе народной культуры всякого рода ямки и углубления связаны с родильной, пронимальной символикой 128.

Оппонент мог бы напомнить, что овраг в той же народной культуре зачастую осмысляется как вместилище нечистой силы, а сосна относится к числу деревьев, связанных с миром

<sup>&</sup>lt;sup>128</sup> Щепанская Т. Б. Пронимальная символика // Женщина и вещественный мир культуры у народов Европы и России. СПб., 1999. С. 150–179.





<sup>&</sup>lt;sup>126</sup> Логинов К. К. Указ. соч. С. 24.

<sup>127</sup> Маркова Е. И. Творчество Николая Клюева... С. 62.





мертвых<sup>129</sup>. Действительно, у Клюева сосна связана и с миром мертвых, и символизирует вечную жизнь. И эти неуказанные аргументы не беспочвенны.

Подросток находится на перекрестке миров: подземного – земного / земного – небесного. Он над оврагом, но под сосной; под сосной, но на сугоре. Само его местоположение пограничное. Как пограничен и возраст: случилось это «на тринадцатом году» (32). Ему полных 12 лет, но уже идет 13-й. Возраст включает сразу два числа: с положительной сакральной семантикой и с отрицательным значением. Число 12 соотносилось с образом народа Божия и, в частности, – с образом человечества, обновленного благовестием о спасении в Сыне Господнем<sup>130</sup>. Эту надежду на новое благовестие являет герой «Гагарьей судьбины». Но он на перепутье, на 13-м году, когда за душу человека сражаются Бог и дьявол.

Опять-таки дважды повторяется число «пять», указующее на единство земного мира, Земной церкви со Спасителем: «...впереди верст на пять видать наполисто...» (32), «Пятно двигалось к зениту и так поднялось сажен на 5 напрямки...» (32).

Состояние, которое переживает герой, в мифологии расценивается как состояние «ни жив ни мертв», переживаемое подростком в период инициации<sup>131</sup>. В этом же состоянии он пребывает и в процессе поглощения его яйцом, и после этой акции: «Сколько времени это продолжалось – я не могу рассказать, как стало всё по-старому – я тоже не могу рассказать» (32). Само пятно-яйцо воспринимается нами как наличие божественной силы вследствие его света-сияния: «И это блиставшее ослепительным светом пятно как бы поглотило

 $<sup>^{131}</sup>$  Евдокимова Л. В. Фольклорно-мифологические истоки новеллы Ф. Сологуба «Земле земное» // Проблемы детской литературы и фольклор. Петрозаводск: ПетрГУ, 1995. С. 83–85.





 $<sup>^{129}</sup>$  Ершов В. П. «Я полесник хвойных слов...» (Ель и сосна в творчестве Н. А. Клюева: образы смерти) // XXI век на пути к Клюеву... С. 133–142.

<sup>&</sup>lt;sup>130</sup> Кириллин В. М. Указ. соч. С. 13.





меня, и я стоял в этом ослепительном блеске...» (32). Все компоненты описанной картины говорят о состоянии временной смерти и возможности нового рождения. Поглощенный пятном (яйцом), он оказался на миг в небесной утробе: «...не чувствуя, где я стою, потому что вокруг меня как бы ничего не было и не было самого себя» (32). Мир вместе с подростком умер и вновь родился.

Сам ослепительный свет может быть связан и с царством Люцифера. Но в пользу нашей гипотезы говорит сама природная панорама: «На небе не было ни одной тучки – всё ровносинее небо...». На земле «рожь была в колосу и васильки в цвету...» (32).

Излюбленный Клюевым синий цвет (он особо в текстах I и VI выделял «цвет – нежно-синий, камень – сапфир, василек – цветок мой» (31, 46)) сочетается с золотом, создавая впечатление вписанности события в икону, сотворенную Господом. Но здесь божественное присутствует не только через свет и цвет, но и через образы цветения – прежде всего через колосхлеб («Христовым хлебом стать...»). Вспомним: Господь может заявить о себе и через природные явления, например, усопшую Мать он вознес в царствие небесное, явившись на землю в виде облака.

Этот образ сопутствует и Преображению Господню, происходившему на высокой горе. «Он преобразился перед ними (учениками. – E. M.): Просияло лице Eго, как солнце, а одежды же Eго сделались белыми, как свет. ... облако светлое осенило их; и се глас из облака глаголющий: Сей есть Сын Мой, возлюбленный, в котором Мое благоволение; Eго слушайте!» (Мф. 17: 1–5).

Тот же комплекс в Евангелии от Марка: высокая гора, белая одежда («Одежды Его сделались блистающими, весьма белыми, как снег, на земле так белильщик не может выбелить» (Мк 9: 3)).

В Евангелии от Луки опять-таки речь идет о горе, об облаке Христа: «...вид Его лица изменился, а одежда Его –









сделалась белою, блестящей» (Лк. 9: 29). Что касается облака, что оно не просто ослепило учеников, они... вошли в него (Лк. 9: 34).

Как видим, и гора («крутой сугор»), и ослепительный свет (Сын), и облако, трансформированное в тексте в пятно-яйцо (Отец), и возможность войти в него – все это присутствует в рассказе. Герой воистину мог «в Христа облечься». Сама идея нового рождения также идет не только от фольклорно-мифологических текстов, но и от Евангелия, где на сомнение Никодима Иисус отвечает так: «Рожденное от плоти есть плоть, а рожденное от Духа есть дух. Не удивляйся тому, что Я сказал тебе: Должно Вам родиться свыше» (Ин. 3: 6-7).

В клюевской картине преображения нет слова Отца, но ему равнозначен звук: «все возрастающий звук, как бы гул» (32). Звук, звон, гул, шум для поэтов равен речи, не слышимой простыми смертными. Вспомним: у Клюева «Звук – ангелу собрат, бесплотному лучу» (244, 295); Блок в момент написания «Двенадцати» слышал «страшный шум во мне и вокруг...». Что за шум, простому смертному не понятно. Но заслышав его, Блок признался себе: «Сегодня я – гений» 132.

Хотя Клюев не дает ни точного места, где произошло видение, ни развернутого описания, все же позволим выдвинуть гипотезу относительно того, где это могло быть. Полагаем, что сугор означает Андомскую возвышенность, которую современный ученый-геолог характеризует так: «Андомская возвышенность – один из интереснейших и слабоизученных географических объектов в виде треугольника со сглаженными углами и сторонами длиной около 100 км – расположена в зоне сочленения Фенноскандии и Русской равнины между Онежским, Лача и Ковжским озерами. ... Условными вершинами данного треугольника можно считать на западе город

<sup>&</sup>lt;sup>132</sup> Блок А. А. Собр. соч. в шести томах. Т. VI. М.: Правда, 1971. С. 329.









Вытегру (Вологодская обл.) (ранее Олонецкая губ. – E. M.), на севере – оз. Юнгозеро (Карелия) и на востоке – пос. Солза (Архангельская обл.)...

Андомская возвышенность является водоразделом трех крупнейших водосборных бассейнов Европы: Балтийского (реки Андома, Колода и Сомба с притоками), Беломорского (реки Тихманьга и Ухта с притоками) и Каспийского (реки Сойда и Кема с притоками). В ее северо-восточной части (37° 44′ в. д., 61° 30′ с. ш.) нами выявлена уникальная (единственная в Европе и России) точка, получившая название "Атлека", где сочленяются бассейны двух океанов (Атлантического и Ледовитого) и крупнейшей в мире внутриконтинентальной системы Каспийского моря. На Земле известны еще две подобные точки. Одна из них находится на хребте Каргапазары (г. Каргапазары, Турция...)... Другая располагается в Северной Америке... (национальный парк Глейшер, хр. Льюис, Скалистые горы)»<sup>133</sup>.

Столь длинная цитата потребовалась, чтобы лучше понять, чем обусловлены особенности мышления Клюева. Кроме фактов духовной культуры, о которых говорилось в науке не раз, на человека (а согласно теории Л. Н. Гумилева – и на целые народы) влияют процессы, происходящие в толще Земли. Клюев в детские годы жил непосредственно на реке Андоме (д. Желвачево и д. Макачево), впоследствии семья переехала в Вытегру, но и этот город входит в зону уникального треугольника.

Такие уникальные точки на Земле обладают повышенной энергетикой и потому провоцируют самые неожиданные ситуации, которые остаются в памяти народа, и естественно, что это место с течением времени воспринимается как сакральное пространство. Не случайно широко употребляемым, по наблюдениям этнологов и лингвистов,

<sup>&</sup>lt;sup>133</sup> Куликов В. С. Географическая уникальность Андомского водораздела // Великий Андомский водораздел. Петрозаводск: КарНЦ РАН, 2000. С. 5–6.









стал топоним «палестина», обозначающий на Русском Севере самые различные географические точки, но *свои* родные, христианские <sup>134</sup>, те точки, которые для поэта являются материнским пространством Матери Сырой Земли, Святой Руси. И не здесь ли, где сидел отрок, было «провалище», город невидимый с церковью, ушедшей в гору (сугор). Не на маковке ли этого храма и выросла священная сосна, не под ее ли корнями находится «тот свет», и не сидящего ли под ней посещают видения <sup>135</sup>. Если это так, то нижняя проекция дерева в данном случае не имеет отрицательной характеристики <sup>136</sup>, и версия К. К. Логинова выглядит весьма спорной.

## § 3. Испытание первое. Встреча с Толстым

Клюев рассказывает о своем видении, но не истолковывает его, хотя для себя, очевидно, сразу решил, что делать. Безусловно, он ощущал себя учеником-апостолом, которому дано «облечься в Христа».

Ощущал настолько, насколько это возможно в столь раннем возрасте. Очевидно, после этого и произошло его первое послушание на Соловках: «В самой обители жил больше года без паспорта, только по имени – это в первый раз...» (32). А затем совершил первое путешествие по Руси, даровавшее ему встречу с Львом Толстым.

<sup>136</sup> В романе Б. Пастернака «Доктор Живаго» подросток Юра проходит через духовную инициацию, находясь на дне оврага, в окружении стеблей хвоща. Но это происходит в материнском пространстве, что и позволяет обратиться мальчику к Господу. См.: Маркова Е. И. Зеленый Юрий и пламенный Егорий («Георгиевский комплекс» в поэме Николая Клюева и романе Бориса Пастернака) // Николай Клюев: Образ мира и судьба. Томск: Сибирика, 2005. С. 22–23.





 $<sup>^{134}</sup>$  Смольников С. Н., Яцкевич Л. Г. На Золотом пороге немеркнущих времен. Поэтика имен собственных в произведениях Н. Клюева. Вологда, 2006. С. 73.

<sup>&</sup>lt;sup>135</sup> Криничная Н. А. Русская мифология... С. 757, 766.





Об этой встрече написано только в 6-й главке «Гагарьей судьбины», что объясняется «ассоциативно-хронологическим принципом описания. Клюев сохраняет хронологическую основу автобиографии, дав этапы духовного развития личности, но в сюжетном движении главную роль играют внутренние, а не внешние скрепы, ассоциации, прием словесно-образного и событийного повтора...»<sup>137</sup>.

Вопрос о реальности пребывания Клюева остается открытым, несмотря на свидетельство Вытегорского собеседника Клюева М. Л. Каминера. Смущает в воспоминаниях самого Клюева, переданных переплетчиком Вытегорской типографии, несовпадение времени посещения и описания встречи. Если последнее могло быть просто фрагментом, не вошедшим в «Судьбину», то вопрос о времени принципиален. У Клюева герой встречается с «недоростком», у Каминера – в 1910 году, когда поэту было 26 лет или, по «летоисчислению» поэта, 23 года. В любом случае это не «недоросток». Может быть, это вторая встреча, коли писатель здоровается с ним, как со знакомым.

«Приехали туда, идет (Клюев. – E. M.) по дорожке, женщину встретил простую.

- Дома ли граф?
- Дома.
- А графиня?
- Ох, наша графинюшка в одной оранжевой юбке скачет... Вышел к нему Толстой.
- Здравствуйте, Лев Николаевич, сказал Клюев.

И тот ответил:

- Здравствуйте, брат Николай» <sup>138</sup>.

Но логика внутреннего развития личности подсказывает: ищущий нового Христа юноша не мог не прийти к Толстому –

 $<sup>^{138}</sup>$  Гордиенко А. А. Николай Клюев в воспоминаниях земляков // XXI век на пути к Клюеву... С. 293–294.





<sup>&</sup>lt;sup>137</sup> Пономарева Т. А. Указ. соч. С. 91–92.





художнику и религиозному мыслителю, высшему авторитету и учителю в России.

Почему после первого посещения Соловков? Дело в том, что второе падает на 18-летний возраст поэта, в тексте же сказано: «Помню себя недоростком (курсив мой. – Е. М.) в Ясной Поляне Толстого» (37). Сам великий старец называет его «мальчиком» (курсив мой. – Е. М.) (37). Правда, напрашивается противоречие: Николай исполняет ему один из своих ранних Давидовых псалмов, мало того, поясняет, в какой момент он читает стих: «по обычаю радений, когда досада нападает на людей...» (37). Толстой именно в это мгновение был раздосадован.

Клюев псалмы мог сочинять и до прихода к хлыстам, тем более он исполняет свою вариацию на тему известного духовного стиха «На горе-горе». О времени исполнения стиха в процессе радений он мог знать в том случае, если его мать действительно была сектанткой.

Возможно, Клюев в данном случае является «собирателем» родословной, используя факт диалога Толстого с близким ему по духу человеком. К. М. Азадовский находит, что Клюев «изобразил в данном случае опять-таки не столько "действительное", сколько "воображаемое"». Также полагает, что поэт «отождествляет себя здесь с  $\Pi$ . Д. Семеновым, поселившимся в 1908 г. в Данковском уезде Рязанской губернии и оттуда (...) дважды, в 1908 и 1909 гг., навещавшим Толстого...» <sup>139</sup>.

Л. Д. Семенов был из тех людей, которые были для Клюева духовным примером. Но в пользу версии Азадовского говорит только то, что поэт и его попутчики *«пришли... с рязанских стран...»* (37). Леонид Дмитриевич Семенов, поэт-символист, в 1907 году ушедший в народ в поисках

 $<sup>^{139}</sup>$  Азадовский К. «Гагарья судьбина»... С. 161–162. В своей книге «Жизнь Николая Клюева» исследователь датирует первое посещение Л. Д. Семеновым Ясной Поляны 1907 годом.









истинного Бога, был связан с различными группами сектантов. К. М. Азадовский отмечает, что он был сочувственно встречен Толстым и даже переписывался с ним<sup>140</sup>. Рассказывая Клюеву о своих встречах, Семенов не мог не передать, хотя бы вкратце, содержание бесед и общую атмосферу встречи.

Но Клюев-то рассказывает не о диалоге-притяжении, а о диалоге-отторжении.

Что является доводом в пользу встречи поэта с величайшим писателем Земли Русской? Естественность интонации «недоростка». Он передает, не как выглядел Толстой, не описывает его дом, не пытается вспомнить суть беседы. Он подчеркивает главное, самую запомнившуюся деталь встречи: поразившие его огромные синие штаны. Это типично детская передача ситуации. Так, в книге детского писателя Б. Житкова «Что я видел» фраза: в вагон «вошла собака с желтым бантом и с ней тетя на цепочке» - была не воспринята отдельными критиками, увидевшими здесь унижение человеческого достоинства. На деле же «в этой фразе - просто доверие к взгляду ребенка, который, по словам Житкова, безошибочно видит главное и, допустим, быка начинает рисовать прямо с рогов»<sup>141</sup>. Но в данной главке речь идет не о незнакомой тете, а о всемирно известном писателе, с которым стремился встретиться подросток, и, тем не менее, он не может солгать или умолчать, как, скорее всего, сделал бы деликатный взрослый человек: его поразил не Толстой, а огромные синие штаны.

На уровне ассоциативных связей значима цветовая гамма, местоположение персонажей и другие детали, возвращающие нас к первому видению поэта, тем самым подтверждая предположение о возможном путешествии в Ясную Поляну после первого пребывания на Соловках.

<sup>&</sup>lt;sup>141</sup> Рассадин Ст. Право написать букварь // Детская литература. 1973. М.: Детская литература, 1973. С. 114.





<sup>&</sup>lt;sup>140</sup> Азадовский К. «Гагарья судьбина»... С. 161.





| Видение и посвящение<br>Клюева                                             | Явление Толстого                                                                                                                                                                                           |
|----------------------------------------------------------------------------|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 1) Дважды повторяется в тексте синий цвет:                                 |                                                                                                                                                                                                            |
| «ровно-синее небо»;<br>«васильки в цвету» (синяя<br>космическая вертикаль) | «поразившие меня своей огромностью синие штаны» (37); «И огромным синим парусом сердито надувались растянутые на веревке штаны» (38). Веревка натянута над скамейкой – бытовая синяя горизонталь/вертикаль |
| 2) Mecre                                                                   | оположение героя:                                                                                                                                                                                          |

2) Местоположение героя

Мальчик «сидел... над оврагом, на сугоре, такой крутой сугор...» (приподнят над землей, сидит, будто на высоком и большом троне, хотя сам маленький); мальчик «сидел под со-

ленький); мальчик «сидел под сосною» (под вечнозеленым священным деревом)

Мальчик «сидел... над оврагом, на сугоре, такой шой человек сидит на обычном никрутой сугор...» (приподзеньком сидении);

«Толстой сидел на скамеечке, под веревкой, на которой были развешаны поразившие меня своей огромностью синие штаны» (37) (под веревкой с огромными штанами – бытовая деталь сниженного плана)

# 3) Другие цвета

Золотой («рожь была в колосу»);

зеленый (сосна).

Мир дан ярко, объемно. Растения представляют космическую вертикаль

Белый («полный подойник молока»); яблоко (цвет не указан, скорее, зеленое, раз жесткое: «я жамкал зубами подобранное под окном яснополянского дома большое... яблоко» (38).

Плоды природы отторгнуты от «производителей» (коровы, дерева), ни хлев, ни сад никак не обрисованы, даны абсолютно нейтральные «неклюевские» характеристики: «двор»,









|                           | «сад». Тем самым подчеркивается, что хозяин, слывший «мужиком» в русской литературе, отчужден от природной части своего имения |
|---------------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 4) Свет:                  | Тьма:                                                                                                                          |
| Мальчик «стоял в осле-    | Мальчик «жамкал зубами большое                                                                                                 |
| пительном блеске» – нахо- | с <i>черным</i> бочком яблоко» – пережи-                                                                                       |
| дился в состоянии преоб-  | вал первое сильное разочарование.                                                                                              |
| ражения - нового рожде-   | Воистину: «не сотвори себе кумира»                                                                                             |
| ния                       |                                                                                                                                |

Остановимся чуть подробнее на характеристике цветовой гаммы. Мы уже вели речь о том, что золотой – синий – зеленый у Николая Клюева передают не только колорит родного края, но и цветовую гамму православной иконы. Что касается конкретно синего цвета, то исследователь В. Лепахин, анализируя цветонаименования в произведениях Лермонтова и близкого по духу Клюеву Есенина, находит, что в их творчестве синий цвет «приобретает глубокое символическое значение – это несказанное, божественное, а вместе с тем – нежное, душевное, родное, человеческое» 142.

В этом значении употребляется синий цвет и у Клюева, за исключением отдельных случаев, к коим принадлежит и эпизод со штанами. Может, здесь это обозначение цвета имеет то же значение, что в древнерусском языке, где «синий» означает «сияющий темный цвет и притом не обязательно синего тона (синяк попросту багров, синец как звали тогда негров – совсем не синий)» 143. Безусловно, в рассказе о Толстом синий выступает в паре с черным цветом. Но синий цвет здесь не

 $<sup>^{143}</sup>$  Колесов В. В. Свет и цвет в «Слове о полку Игореве» // Там же. С. 41.





<sup>&</sup>lt;sup>142</sup> Лепахин В. Цветонаименование в русских частотных словарях и в произведениях Лермонтова и Есенина // Свет и цвет в славянских языках. Melbourne: Akademia ress, 2004. S. 69.





сияет, а просто больше бросается в глаза, чем черный, потому и врезается в память.

| <b>-</b> \ | T T      |
|------------|----------|
| ור         | Числа:   |
| 7,         | iricola. |

Дважды повторяется число 5, характеризующее пространство (обзор) и передвижение пятна в небесном пространстве.

Земля и небо брачуются (вот значение этого числа в данном контексте) К Толстому пришли 5 ходоков (прошли пространство от Рязани до Ясной Поляны, чтобы постичь движение высоких помыслов писателя), понять, как земное приблизить к небесному, и ответа не получили

## 6) Дух:

В подтексте подразумевается новое рождение в Духе Мальчик пришел к Толстому – «для духа непорочного» (очевидно, чтобы познать новое в Духе). Но вместо этого почувствовал одно: «...откудато тянуло вкусным предобеденным духом» (38)

Сравнительный анализ двух фрагментов показал, что «недоросток» не только не прошел через этап нового рождения, наоборот, почувствовал себя «старшим» по отношению к великому, не случайно он затянул стих о горе Сионской. Значима реакция великого писателя на стих: «Толстой внимательно слушал, глаза его стали ласковы, а когда заговорил, то голос его стал повеселевшим: "Вот это настоящее... Неужели сам сочиняет?.."» (37).

Реакция Толстого в определенной степени перекликается с его реакцией на замысел повести М. Горького «Дело Артамоновых»: «"Вот это – правда! ..." И глаза его сверкали жадно. ... "Это очень серьезно. Тот, который идет в монахи молиться за









всю семью, – это чудесно! Это – настоящее: вы – грешите, а я пойду отмаливать грехи ваши. И другой – скучающий, стяжатель-строитель, – тоже правда!"...».

Лев Толстой находил, что литература, как правило, – сплошное сочинительство, что редко, кто пишет «о том, что есть настоящая жизнь» 144, поэтому эпитет «настоящее» в его устах редкая и высшая похвала: Горький удостаивается ее единожды. Напомним, что в сцене, поразившей Толстого, речь идет о борьбе духа и плоти. Никита-горбун, будучи не в силах победить страсть к жене старшего брата, сначала пытался покончить с собой, потом он принял постриг, чтобы отмолить свою душу и души своего погрязшего в мирских грехах рода.

Сама чисто толстовская похвала, казалось бы, свидетельствует о достоверности пребывания Клюева в Ясной Поляне, но литературный портрет Горького «Лев Толстой» был опубликован впервые в 1919 году, и вряд ли Клюев не был знаком с ним. Знаком внимательного прочтения произведения является использованный им в «Гагарьей судьбине» при создании жизнеописания прием фрагментарности.

Мало того, что фрагменты-главки внешне будто не связаны друг с другом, именно эта главка как бы выпадает из эпического стиля повествования. «На дворе ругалась какая-то толстая баба с полным подойником молока, откуда-то тянуло вкусным предобеденным духом, за окном стучали тарелками...» (38).

Как видим, учитель, призывающий сограждан к нравственному усовершенствованию, дан в предельно бытовом – чеховском – контексте. Вспоминаются по ассоциации беседы о высоком в доме Туркиных, которые лишены своего поэтического ореола, потому стоят в одном ряду с гастрономическими образами: «...в кухне стучали ножами, во дворе пахло жареным луком – и это всякий раз предвещало обильный и вкусный ужин». Или: «Окна были открыты настежь, слышно было, как на кухне стучали ножами и

<sup>&</sup>lt;sup>144</sup> Горький М. Собр. соч. в 16 томах. Т. XVI. М., 1979. С. 130–131.









доносился запах жареного лука...» (рассказ «Ионыч»). А «толстая баба» в усадьбе наводит на воспоминание о толстой кухарке из рассказа Чехова «Крыжовник»: «кухарка, голоногая, толстая, тоже похожая на свинью»  $^{146}$ .

Но еще более чеховский контекст ощущается вследствие введения в текст в качестве ударной бытовой (низкой) детали: «...развешаны поразившие меня своей огромностью синие штаны». И второй раз повторяет Клюев эту деталь после словосочетания «...стучали тарелками... И огромные синим парусом сердито надувались растянутые на веревке штаны».

Образ штанов на веревке повторяется при встречах с Толстым и в момент ухода путников из Ясной Поляны. Трудно «синие штаны» рассмотреть в привычной для Клюева системе символов. «Штаны – парус» – тот тип чеховской бытовой детали, которая в клюевской системе образов утверждает: человек настолько прилип к быту, что не уплыть ему никуда. Не случайно Толстой и «штаны» как бы переживают одно и то же состояние: писатель «торопился и досадливо повторял...»; штаны «сердито надувались».

Ассоциации с чеховскими произведениями возможны потому, что от господского дома великого писателя веет сытым благополучием, как веяло от дома Туркиных или имения Чимша-Гималайского; вспомним, что у Туркиных все эти запахи были особенно ощутимы, когда гости слушали чтение романов матери«писательницы» и игру на рояле дочери-«пианистки» (в клюевском контексте запахи даны во время серьезного спора о скопчестве). Чеховский контекст здесь уместен, потому что в обоих рассказах идет речь о жизнеописаниях. Но это биографии рядовых, вымышленных лиц: Старцева Дмитрия Ионыча и Чимша-Гималайского Николая Ивановича. В эпизоде у Клюева речь идет о великом человеке, о котором другой великий современ-

<sup>&</sup>lt;sup>146</sup> Там же. С. 445.





 $<sup>^{145}</sup>$  Чехов А. Ионыч // Рассказы. Повести. Пьесы. М.: ГИХЛ, 1974. С. 457–458.





ник Толстого М. Горький в своем литературном портрете написал: «Этот человек богоподобен». Клюев не сомневается в масштабе дарования Толстого (иначе бы и не пришел), но усомнился в масштабе его личности как Учителя.

Эти детали подчеркивают безыскусственность повествования, стремление рассказчика доказать, что «недоросток» все видит так, как оно есть, а не пишет о случившемся сквозь призму мифа о великом писателе Земли Русской.

Установку на правду подтверждают следующие детали: «Старые корабельщики со слезами на глазах, без шапок (хотя барина нет рядом. –  $E.\ M.$ ) шли через сад, направляясь к проселочной дороге, а я жамкал зубами... яблоко» (38).

Слезы то ли умиления, то ли обиды на глазах стариков без шапок, подгнившее яблоко во рту подростка – все подчеркивает, что краткая встреча могла в реальности состояться. Но в то же время отрицать знакомство с произведением Горького и очевидную полемику с ним невозможно.

В своем очерке-портрете M. Горький не раз пишет о любви Толстого к A. Чехову, которого великий писатель ценил за мастерство и нежно любил как человека. Клюев, как бы отвечая великому старцу, рисует его в чеховском ключе. И как искусно!

Сравнение штанов с парусом влечет за собой образ корабля. Путников Клюев называет «корабельщиками», потому что так величали себя сектанты. Но заключительный – шестой – абзац главки дает этому образу новое наполнение: «Мир Толстому! Наши корабли плывут и без него».

Властитель дум остается со своими подгнившими яблоками, как чеховский барин со своим кислым крыжовником, а искатели Божьей истины плывут по миру...

Разумеется, возникает вопрос: мог ли постичь всю глубину и сложность краткого эпизода подросток? Он мог ощутить во всей полноте одно: противоречие между желаемым (а образ желаемого создали книги Толстого и «мифы», сопутствующие его личности, жизни и творчеству) и действительным.









Глубину эпизоду дает рассказ взрослого человека, который высвечивает увиденное композиционно (через систему оппозиций: отмеченный Божьим духом подросток и великий старец с угасающей духовной силой), через чеховско-горьковский контекст.

Горьковский контекст возникает в связи с самой проблемой беседы: победы духа над плотью. Подробности диалога не переданы, возможно, потому что они не интересовали подростка. Налицо «фабульная лакуна» (прием, характерный для Клюева-рассказчика).

Наводят на тему беседы характеристики ходоков: «двое мужиков под малой печатью и два старика с пророческим даром» (37). Быть под «малой печатью» означало быть частично оскопленным (отнятие яичек с частью мошонки) и, таким образом освободившись от плотского греха, служить Богу. Зная о том, что на склоне лет Толстой призывал к очищению души и тела, к половому воздержанию, пришедшие надеялись на его понимание. Толстой же воздержание понимал, как победу духа над телом, а не насильственное отсечение плоти во имя высокой цели. Однако «пророки напирали на "блаженни оскопившие себя"» (37). В связи с этой репликой скопцов К. М. Азадовский пишет: «Такой "заповеди блаженства" в Священном Писании, естественно, нет, однако, некоторые слова Христа русские скопцы, в самом деле, истолковали как призыв к оскоплению, например: Есть скопцы, которые сделали сами себя скопцами для Царства Небесного (Мф. 19: 12); Ибо приходят дни, в которые скажут: "блаженны неплодные, и утробы неродившие, и сосцы непитавшие!" (Лк 23: 29). Вероятно, именно последние слова столь вольно переосмыслены Клюевым» 148. (Возможно, не им, а его спутниками, в любом случае речь идет о рассказе, передаваемом по памяти.)

<sup>&</sup>lt;sup>148</sup> Азадовский К. «Гагарья судьбина»... С. 162.





<sup>&</sup>lt;sup>147</sup> Пономарева Т. А. Указ. соч. С. 90.





В рассказе Толстого («...досадливо повторял: "Нет, нет..." (37)) не только несогласие с вольным толкованием Евангелия, но, очевидно, и сомнение в искренности мужиков, ведь «малая печать» не лишала мужчину вожделения и даже возможности соития.

Отсюда его страх за «недоростка» («Вот у вас мальчик, неужели и его по-вашему испортить?» (37)) и его интерес к содержанию его песнопения, повествующего о телесном воссоединении человека с Богом во время радений через слово и ритуальное действо. Поэтому-то с радеющими и Троица, поэтому «с ними восстает вся небесная сила» – мертвецы, «особенно таинственно воскресшие пророки и пророчицы» (Ощущение ли древности, веющей от духовного стиха, истовая ли вера мальчика, осознание ли в идее народного мистического пантеизма отзвука идеи о воскрешении отцов известного русского философа Н. Федорова, учением которого писатель одно время всерьез заинтересовался (заставило его на миг обратить внимание на недоростка. Так или иначе, но Толстой на мгновение преобразился.

Трудно сказать, чем достигнута безыскусственность повествования: благодаря реально увиденным фактам или использованию горьковского приема фрагментарности при создании жизнеописания.

Горький, написавший ряд литературных портретов, придерживался, как правило, принципа последовательности в изложении событий. В очерке «Лев Толстой» он прибегнул к другой методике – фрагментарности. Свое повествование писатель предваряет следующими замечаниями: «Эта книжка составилась из отрывочных заметок... заметки, небрежно написанные на клочках бумаги, ... недавно нашел часть их. Затем

 $<sup>^{150}</sup>$  Семенова С. Г. Тайны царствия небесного. М.: Школа-Пресс, 1994. С. 323–324.





 $<sup>^{149}</sup>$  Добротворский И. Люди Божии. Русская секта так называемых духовных христиан. Казань, 1869. С. 152–154. Цит. по: Гарнин В. П. Примечания (Сд). С. 448.





сюда входит неоконченное письмо... Печатаю письмо, не исправляя в нем ни слова... И не доканчиваю его, этого почемуто нельзя сделать»  $^{151}$ .

Таким образом Горький подчеркивал подлинность происходящего. Почеркушечки по свежим следам, мозаика впечатлений... Клюев в отличие от текста первого, учитывающего последовательность событий, во втором отказался от него, предпочитая тематическую фрагментарность. У него этот прием доказывает подлинность впечатлений. С Толстым же, если он и встречался, то в 1900–1902 годах (во время отрочества – начала юности). Анализ главки показывает, насколько сложно доказать факт пребывания Клюева в Ясной Поляне. Однако точно: он ни в коей мере не отождествлял себя с Семеновым.

Подростковые «зарубки», преломленные в сознании зрелого человека, позволяют передать противоречивость образа Толстого: здесь и «синие штаны», и «толстая кухарка» как знак того, что плоть и все мирское еще не побеждены великим старцем, и его суетность («торопился»; «пошел куда-то вдаль дома...» (37)), подтверждающая ощущение, что не ему вести речь о пути спасения. Но здесь и гениальная интуиция художника: мальчика заметил, одобрил, а значит, и благословил. Благословил «недоростка», отмеченного дважды именем царя Давида. Свое переложение духовного стиха он называет «Давидовым псалмом», а изменение названия и соответственно первой строки также указывает нам на ветхозаветного царя. Именно на священной горе Сион был расположен дворец Давида и храм иудейского бога Яхве.

Если Толстой на уровне подтекста вдруг смыкается с родословиями ординарных людей, то Клюев на уровне подтекста ощущает защиту своих ветхозаветных предков. Испытание («не сотвори себе кумира») недоросток выдержал!

Безусловно, полемика с Горьким ощущается наиболее остро. Дело в том, что в центре дискуссий Горького и Толстого

<sup>&</sup>lt;sup>151</sup> Горький М. Собр. соч. Т. XVI. С. 87.









стоял вопрос о вере. Не принимая «евангелия по Толстому», Горький, тем не менее, видит его личность в свете своего «евангелия» Человека и тем на миг снимает это противоречие, ибо масштаб личности великого старца ему соизмерить не с кем: «А я, не верующий в бога, смотрю на него почему-то очень осторожно, немножко боязливо, смотрю и думаю: "Этот человек – богоподобен!"». В основу воспоминаний Горького положены впечатления от встреч с Львом Толстым в Крыму в 1901–1902 годах. Клюев рисует практически то же время, но действие разворачивается в Ясной Поляне.

Не случайно буквально во втором фрагменте своего очерка Горький увидел великого творца в сиянии природного ли, неземного ли света: «Он похож на бога, не на Саваофа или олимпийца, а на такого русского бога, который "сидит на кленовом престоле под золотой липой" и хотя не очень величественен, но, может быть, хитрее всех других богов» 152.

Но с этой концепцией русского бога, изображенного в природной красно-золотой палитре (или зелено-золотой – в зависимости от времени года!), Клюев не согласен. Ибо в России есть другой Бог – Слово, и это Он – Клюев.

<sup>&</sup>lt;sup>152</sup> Горький М. Собр. соч. Т. XVI. С. 135, 88.















#### **Юность**

### § 1. Видение второе (посвящение)

Второе видение или, точнее, явление Христа и новый круг испытаний падает на 18-летний возраст поэта.

Видение-явление он описывает так: «...я черпал на озере воду из проруби, стоя на коленях... Когда начерпал ушат, поднял голову по направлению к пригорку, на который я должен был подняться с салазками и ушатом воды, я ясно увидел на пригорке среди нежно-синего сияния снега существо, как бы следящее за мною невыразимо прекрасными очами. Существо было в три или четыре раза выше человеческого роста, одетое как бы в кристалловидные лепестки огромного цветка, с окруженной кристаллическим дымом головой» (32).

Налицо тот же комплекс, что в видении-явлении первом: пригорок (только на сей раз на нем находится Он), цвет («нежно-синее сияние», но не неба, а земляного снежного покрова). Проакцентированы очи – «невыразимо прекрасные», вызывающие в памяти «очи, как лесные озера» на иконе Спаса, что в горнице рассказчика.

То, что юноше был явлен именно Иисус, подтверждает наречие «невыразимо», не просто усиливающее впечатление от прекрасных очей, а подчеркивающее их неземную природу. Размышляя над строкой Есенина «Несказанное, синее, неж-









ное», В. Лепахин пишет: «Несказанное на человеческом уровне – это некоторые тонкие движения души, которые трудно или невозможно передать в слове». Апостол Павел также говорит о несказанном: «Он был восхищен в рай и слышал неизреченные слова, которые человеку нельзя пересказать» (2 Кор. 12: 4). Это другой уровень несказанного – не психологический, а Божественный, духовный. Здесь несказанное остается таковым не потому, что его трудно выразить, а потому что оно, как некоторые Божественные тайны, сокрыто от человека до Страшного Суда. «Нежное» в этой строке – то, что относится к взаимоотношениям людей, это из области психологии и жизни души. Синее же у поэта встает между ними. Оно обозначает ту границу, которая одновременно разделяет и соединяет духовное и душевное 153.

Выводы исследователя приложимы и к клюевскому пониманию «невыразимого», «нежно-синего». Уточним: «нежно-синее» у него – граница между земным и небесным, людьми и небесными силами.

В. Лепахин отсылает читателя ко Второму посланию коринфянам апостола Павла и напоминает, что апостолу Иоанну не было дозволено записывать все, что он услышал и узрел в видении (Откр. 10:4)<sup>154</sup>.

Описанные Клюевым видения переданы чрезвычайно лаконично, возможно, он считал, что не вправе давать более подробную характеристику и тем более толкование увиденного, ибо это есть тайна, запрет, наложенный на него Господом.

Само видение юноши Клюева вызывает в памяти видение Иоанна Богослова, описанное им в «Откровении».

«...увидел семь золотых светильников и посреди семи светильников, подобного Сыну Человеческому, облеченного в подир и по персям опоясанного золотым поясом: глава Его

<sup>&</sup>lt;sup>154</sup> Там же. С. 69.





<sup>&</sup>lt;sup>153</sup> Лепахин В. Цветонаименования... С. 68-69.





и волосы белы, как белая волна, как снег; и очи Его, как пламень огненный; и ноги Его подобны халколивану, как раскаленные в печи, и голос Его, как шум вод многих.

Он держал в деснице Своей семь звезд: и из уст Его выходил острый с обеих сторон меч; и лице Его, как солнце, сияющее в силе своей. И когда я увидел Его, то пал к ногам Его, как мертвый...» (Откр. 1: 13: 17). Заметим, что та же характеристика появляется в статье «Сорок два гвоздя». Но если здесь в памяти всплывает лик из «Откровения», то там «Апокалипсис» напрямую цитируется: «Родится Чадо посреди седми светильников стоящее, облеченное в порфир, и по персям опоясанное золотым поясом... лицо Его, как солнце, сияющее в силе своей» (140–141).

В обоих картинах явления Господа совпадают следующие моменты: сияние (светильников / снега); особые глаза (как пламя / невыразимо прекрасные); необычное одеяние (золотой пояс / кристалловидные лепестки огромного цветка); положение раба Божия (пал к Его ногам / стоял на коленях).

Напрямую не совпадают по функции, но наличествуют в обоих текстах: вода (голос – как звук вод многих / озерная вода в проруби) и снег (волосы – белы, как снег / снег на пригорке).

Что касается кристалла, то в древности под ним прежде всего подразумевался лед или хрусталь. В данном тексте это, скорее всего, лепестки изо льда, имеющие форму многогранника. Звезды (семь звезд), заметим, тоже многогранники.

И лепестки, и звезды, скорее, белого цвета. Первые отсвечивают синим и, возможно не только синим, вторые – золотым. У Иоанна Богослова доминирующим цветом является бело-золотой, у Клюева – бело-синий.

Что собой представляет одеяние – цветок? Может быть, этот цветок – лилия? Именно он будет упомянут в «Судьбине» в связи со встречей поэта с Распутиным. Имеется в виду









«евангельская лилия». О ней сказано Господом так: «И об одежде что заботитесь? Посмотрите на полевые лилии, как они растут. Они не трудятся, не прядут; но говорю вам, что и Соломон во всей своей славе не одевался так, как всякая из них; если же траву полевую, которая сегодня есть, а завтра будет брошена в печь, Бог так одевает, кольми паче вас, маловеры!» (Мф. 6: 28–30). Поэтому на древних иконах иногда изображали Христа с лилией в руках<sup>155</sup>.

У Клюева связь с цветком не метафорична, а символична, совсем как у средневековых писателей, о которых Д. С. Лихачев писал: «Факты истории и сама природа по средневековым представлениям – лишь письмена, которые необходимо прочесть Природе – это второе откровение, второе писание. Цель человеческого познания состоит в раскрытии тайного, символического значения явлений природы. Все полно тайного смысла, тайных символических взаимоотношений с писанием. Видимая природа – "как бы книга, написанная перстом Божиим"156".

То, что Клюев пишет книгу природы и одновременно природу читает как книгу, разъяснено нами на примере его поэтических творений 158. Природа у него представлена в своем физическом многообразии и великолепии и исполнена множества метафизических смыслов. В данной работе нас интересует, как конкретный природный фон проецируется прежде всего на Священное Писание.

Растения, драгоценные камни, численные соотношения для древнего человека и, как мы убедились, для Клюева были «символами "вечных" и "вневременных" отношений» 159. Хотя символические изображения, в основном, в католической и

<sup>&</sup>lt;sup>159</sup> Лихачев Д. С. Указ. соч. С. 177.





 $<sup>^{155}</sup>$  Азадовский К. «Гагарья судьбина»... С. 187–188.

 $<sup>^{156}</sup>$  Винцент из Бове. Speculum naturale, lib. 29, сар. 23. Цит. по: Лихачев Д. С. Указ. соч. С. 176.

<sup>&</sup>lt;sup>157</sup> Лихачев Д. С. Указ. соч. С. 176.

<sup>&</sup>lt;sup>158</sup> Маркова Е. И. Творчество Николая Клюева... С. 163–192.





православной традициях совпадают, но могли быть и расхождения. Так, Максим Грек считал, что розон/розы, применимый у католиков к Богоматери, не соответствует ее непорочной чистоте, так как у «розона» – шипы, символизирующие собой «грех». К Богородице, утверждает Максим, более подходит другой символ – «крин» – лилия, имеющая три лепестка и белая цветом 160. Скорее всего, в видении одеяние «существа» намекает на присутствие и Христа, и Богоматери. Он – Рождающийся из лона ЕЁ.

Для поэзии Клюева характерно отождествление человека с цветком, перевоплощение человека в цветок. Например, о севернорусском святом он пишет: «С уздечкой, цветик сельский, из Веркольска Артём» (519, 742). О кончине Феди Калистратова, паренька, в которого воплотился Феодор Стратилат, говорится в «Песни о Великой Матери»: «...вырос из сугроба Огненный слезный крин (т. е. лилия. – Е. М.). На нем с лицом Федюши, Чтоб жальче было слушать, Малиновый павлин» (519, 749).

За каждым святым закреплен свой цветок. Святой в его земном воплощении будто произрастает из самой Матери Сырой Земли. Но, произрастая лилией (крином), Мать Сыра Земля отождествляется и с самой Богородицей.

Поэтому-то так своеобразно представлен Господь у Клюева. Очевидно, в данном контексте сливаются два значения цветка: ветхозаветное (символ избранничества, книга Песни Песней Соломона (2: 1-2)) и новозаветное (символ чистоты, непорочности). Юноша избран лицезреть Его – избран, чтобы узреть в себе «духа непорочного».

Образ Господа у Иоанна наводит на представление о Нем как существе высокого роста, хотя конкретно об этом не говорится. У Клюева же рост обозначен особо. В. П. Гарнин, характеризуя поморские иконы, отмечает, что «в XIX веке лики на них приобретают охристый оттенок, фигуры предстают

<sup>&</sup>lt;sup>160</sup> Лихачев Д. С. Указ. соч. С. 178.









непропорционально высокими, облачения их украшаются золотом и роскошными узорами $^{161}$ .

Рост Христа совпадает в данном случае с Его ростом на поморских иконах XIX века, хотя лик у него, очевидно, белый, светлый, как на более древних иконах этой школы.

Но Клюев не случайно говорит о кристаллах. Многогранник может преломить и излучать охристый (желтоватый или красноватый) и золотой цвета. В любом случае – кристаллы сверкали, сияли.

Русская церковь, усвоившая традиции Византии, широко использовала золото: и на куполах соборов, и в облачении священнослужителей, и на иконах. «Оно не было знаком конкретного цвета и тем более знаком богатства, если по левкасу покрывали золотом, это называлось "положить свет". И икону писали не на фоне, а на "свету". Имеется в виду свет Божественный, нетварный. Святые, изображенные на иконе, пребывают в царстве Божием, а оно есть царство Божественного света. Именно этот свет и символизируется золотом, которое не только дает цветовое и световое впечатление, не только символизирует свет, как например, охра, но и с особой силой излучает свет. Золото (Божественный свет) естественным образом противостоит тьме в символическом плане, поскольку тьма - символ неверия, язычества и ада, и только золото может "просветить" тьму, т. е. пройти сквозь нее, высветлить ее изнутри, что неспособна сделать белая краска» 162.

Таким образом, одеяние «с кристалловидными лепестками» излучало, как на иконе, свет, усиливая «нежно-синее сияние». Одеяние могло быть идентично иконным облачениям с роскошными узорами, которые могли быть комбинацией из лепестков.

Это излучающее свет «существо... с... кристаллическим дымом» – нимбом – над головой, по сути, является материализацией иконы «на воздусях».

<sup>&</sup>lt;sup>162</sup> Лепахин В. Цветонаименования... С. 65.





<sup>&</sup>lt;sup>161</sup> Гарнин В. П. Примечания (Сд). С. 435.





Икона как действующее лицо повествования типична для клюевской поэтики, причем поэт указывал подчас не только ее имя, но и принадлежность к конкретной школе (см., например: «А Егорий поморских писем Мчится в киноварь, в звон и жуть...»).0

Рассказчик не описывает всего того, что он увидел: ибо избранному это дано узреть и мало кому об этом дано поведать. Что он может это увидеть, ранее было сказано в его самохарактеристике: «нерпячий глаз у меня, неузнанный...». «Неузнанный» имеет то же значение, что и «несказанный» – Божественный, духовный. Такой же глаз у иконника Павла, героя поэмы «Погорельщина»: «У Павла ощупь и глаз нерпячий» (517, 671). «Нерпячий» здесь не знак редкой остроты зрения, нечеловеческой – звериной, а символ нечеловеческого – духовного – зрения. «Именно духовными очами веры, – пишет В. Лепахин, – он может узреть первообраз, который лежит в основе иконного образа» 163.

Подтверждают эту характеристику глаза и употребленное поэтом единственное число: «глаз неузнанный», являющийся на уровне духового подтекста параллелью к известному фразеологизму «всевидящее око», относящемуся к Богу.

Любопытно, что желто (золотисто)-синяя гамма, так активно используемая в повествовании Клюева, ориентированного на природный ландшафт и иконописное изображение, имеет свою характеристику в теории восприятия света. Как доказал специалист в этой области В. Моисеенко, «желто-синий... – это один из важнейших физических элементов цветового зрения, который был первично зафиксирован в языковом сознании древнего человека» 164. Как видим, даже

<sup>&</sup>lt;sup>164</sup> Моисеенко В. Очерки о русских и славянских цветонаименованиях // Свет и цвет в славянских языках. С. 105.





 $<sup>^{163}</sup>$  Лепахин В. Светлый иконник Павел в поэме Николая Клюева «Погорельщина» // XXI век на пути к Клюеву... С. 61.





на уровне восприятия цвета Клюев воспроизводит древнейшую языковую модель.

Итак, возвращаясь к «Судьбине», отметим: Иисус был явлен герою дважды: в «пятне» (облаке) и воочию зимой. Второе событие, очевидно, произошло в один из дней праздничного рождественско-крещенского цикла.

Налицо процесс духовного общения с Господом, своеобразная благодарность Рабу Божию за то, что с честью выдержал первое испытание. На сей раз юноша получил благословление на послушание, хожение, любовь и заточение.

## § 2. Испытание второе: Соловки и Золотой Корабль

О послушании на Соловках, как было сказано, сообщается в «Записях» и в «Судьбине», причем в тексте I нет указания на два послушничества. Возможно, автоикона «Азъ есмь» требовала концентрации повествования, и посему два пребывания в монастыре слились в одно.

К началу первого похода, очевидно, можно отнести описание момента физического созревания: «С первым пушком на губе, с первым стыдливым румянцем и по особым приметам благодати на теле моем...» (30), но это описание может совпадать и с внешностью 18-летнего медленно взрослеющего юноши.

Продолжим далее: «...был я благословлен родителью моей идти в Соловки (не на Соловки – т. е. на остров Соловки, а в Соловки – т. е. в монастырь. –  $E.\,M.$ ), в послушание к старцу и строителю Феодору...» (30). В тексте ІІ уточняется: «Строителем был при мне о<тец> Феодор, я же был за старцем Зосимой» (32).

К. М. Азадовский и В. П. Гарнин напоминают, что образ первого встречается в незаконченной поэме «Соловки» (1926–1928): «И Феодора – строителя пустыни. Как лесную речку, помяну. Он убит и в лёгкой <белой с> кр<ы>не









Поднят чайками в голубизну...» (516, 668). Смерть Феодор, очевидно, принял во время братоубийственной гражданской войны.

Именно Феодор в тексте I вел обучение юноши по пути спасения. У него он и «прошел верижное правило». В тексте II не упоминаются конкретные функции старцев, но верижное правило описывается: «Вериги я на себе тогда носил девятифунтовые (примерно 3 кг 600 г. – E.~M.), по числу 9 небес, не тех, что видел ап<остол> Павел, а других. Без 400 земных поклонов дня не кончал» (33). К. М. Азадовский пишет, что о веригах своих Клюев рассказывал Ф. Ф. Фидлеру (1915) и П. Н. Сакулину (1916) и в статье «Сорок два гвоздя» 165: «Ноги у меня были удрученные соловецким тысячеклонным правилом (не 400 – 1000! – E.~M.), и телеса верижные: вериги я девятифунтовые на рамах своих до Красного года носил...» (138).

Хотя ученый высказывает сомнение по поводу последних, для нас значимо одно: послушание включает усмирение плоти. Столь длительное ношение вериг отличало избранных – святых подвижников. Важно также упоминание имени апостола Павла как высшего авторитета при «строительстве» своего праведного образа.

К. М. Азадовский указывает, что поэт допустил неточность: Павел утверждал, что «восхищен был до третьего неба» (2 Кор. 12: 1–5). Вероятно, считает комментатор, Клюев путает девять небес с девятью добродетелями, «плодами духа», перечисленными ап. Павлом в Послании галатам (Гал. 5: 22–23) – так называемой «Павловой девятерице» 166.

Безусловно, это ценное замечание. Однако главное в том, что речь идет о *других* небесах. И небеса у Клюева были иные, и число было иное. И не важно, что в славянских апокрифах более 7 небес не отмечается, важно удвоение сакраль-

<sup>&</sup>lt;sup>166</sup> Там же. С. 123.





<sup>&</sup>lt;sup>165</sup> Азадовский К. «Гагарья судьбина»... С. 122.





ного числа: 9 фунтов, 9 небес. Никто не сподобился 9 небес, а ему довелось... 167 К тому же девять, помноженное на девять, дает число восемьдесят один. Почти этому же числу равна высота над морем, на которой расположена Секирная гора, где жил юноша: «Гора без мала 80 саж < еней > над морем. На горном же темени церковка каменная и кельи» (32). Трижды в трех предложениях проакцентирована эта священная точка – сакральное пространство посвящаемого.

В древности «Тройка считалась числом "Божественной Троицы", тринитарная сущность которой отображена в триадности вещественного мира, а также – числом человеческой души; соответственно, *тройка* символизировала все духовное и потому оказалась причастной к многим священнодействиям и молитвословиям» 168.

В атмосфере священнодействия и молитвословия во спасение души своей и оказался юноша. Но будучи на горе с названием Секирная, он не мог не вспоминать Голгофу Христа. «Распятый Спаситель испустил свой дух с воздыханием о собственной оставленности перед Богом именно в 9 час. дня  $(M\varphi. 27: 45-46)$ »

В. М. Кириллин, размышляя над величайшей трагедией, свершившейся в 9-й час, находит, что «крестный вопль страждущего Спасителя задал тон и настроение, явился прообразом для самооплакивания Андрея Критского» В древнерусской редакции (Вологодская рукопись  $N^{\circ}$  241) Его «Великого Покаянного канона» «системно выдержан структурно-композиционный принцип девятеричности, или утроенной троичности. Знаменательность подобной

<sup>&</sup>lt;sup>170</sup> Там же.





<sup>&</sup>lt;sup>167</sup> К. М. Азадовский в «Гагарьей судьбине»... высказывает предположение, что образ девяти небес идет от «Божественной комедии» Данте, в которой девять кругов ада, девять Уступов Чистилища и девять небесных сфер. С. 122–123.

<sup>&</sup>lt;sup>168</sup> Кириллин В. М. Указ. соч. С. 12.

<sup>&</sup>lt;sup>169</sup> Там же. С. 148.





архитектонии, как и ее *предумышленность*, несомненна... ... неизвестный редактор, всматриваясь в покаянность плача сквозь призму Святого Благовестия, прозрел – умом или духовно – самое сокровенное, первопричинную тайну его числовой знаменательности...»<sup>171</sup>.

Юноша, чей возраст (18) заключает две девятки, проходит послушание-покаяние на высоте девяти девяток, усмиряя плоть, носит девятифунтовые вериги, достигая в своем плаче по Христу девяти небес (может, во время пения девяти песен «Покаянного канона»?).

Думается, что предложенное нами объяснение клюевской «неточности» вполне логично. Именно вследствие своего по-каянного «рыдания» юноша сподобился узреть живого Спаса и преподобного Германа. (Герман совместно с Савватием являются устроителями Соловецкой обители. После смерти Савватия с Германом трудился Зосима. Знаменательно, что имя Зосимы носит упомянутый в тексте ІІ старец.) «Икона Спасова в углу келейном от свечи да от молитвы словно бархатом перекрылась, казалась мягкой, живой. А солнышко плясало на озере, мешало золотой мутовкой озерную сметану, и явно виделось, как преп<одобный> Герман кадит кацеей по березовым перелескам» (33).

Опять видение светится – сияет, ибо заключено в бело-(озеро, лен, сметана, березки) огненную (свеча, солнышко) гамму, подчеркивая тем самым особое расположение к посвящаемому.

Стоит отметить явную перекличку этого эпизода с рассказом Л. Леонова «Гибель Егорушки», в котором героям, проживающим на одном из островов Соловецкого архипелага, виделось: «По льдам, обреченным на таянье, по снегам, по водам, где есть, проходят странные трое: Трифон из Печенги, Иринарх Соловецкий, Елисей Сумской. Украшает-

<sup>&</sup>lt;sup>171</sup> Кириллин В. М. Указ. соч. С. 27–28.









ся бытие твари Нюньгской радостным благовестием о приходе Вешнем»  $^{172}$ .

Ранее нами высказывалась мысль об этом произведении как одном из литературных источников поэмы «Погорельщина» 173. Думается, что данный рассказ Леонова является одним из источников и «Гагарьей судьбины». Дело не в отдельных перекличках, а в принципе единоначатия, в повторах и ритмической организации текста. (Ср.: «Каб и впрямь был остров такой в дальнем море ледяном, за полуночной чертой, Нюньюг-остров, и как был он... Каб родился Исус не в Вифлеемской земле... Но пришел бы Егорушка, принес бы пикшуя в пуд. Пришла б бобылка Мавра из Нели, принесла б морошки лукошко да клюквы короба два. Пришел б самоедин Тяка, третьим бы пришел, подарил бы...»<sup>174</sup>; ср.: с единоначатием «Гагарьей судьбины»: «Я родился» (в тексте Азадовского: «А родился...»); «А маменькародитель...»; «А пестовала меня...» (31); «А в Соловках я жил...»; «Долго жил...» (32-33)).

Если в случае с «Погорельщиной» рассказ Леонова является безусловным источником, то в данном случае оба текста созданы в один год. (Правда, не указано число и месяц записи «Судьбины»; может, тексты восходят к одному источнику?)

Усмирение плоти достигается и постом: в тексте I по этому поводу сказано: «Старец возлюбил меня, аки кровное чадо, три раза в неделю, по постным дням, не давал он мне не токмо черного хлеба, но и никакой иной снеди, окромя пряженого пирожка с изюмом да вина кагору ковшичка два, чистоты ради и возраста ума недоуменного – по древней греческой молитве: "К недоуменному устремимся уму…"» (30).

В тексте опять отмечается изюм (производное от винограда), впервые упоминается вино, но церковное (кровь Христа).

<sup>&</sup>lt;sup>174</sup> Леонов Л. Указ соч. С. 60, 79.





 $<sup>^{172}</sup>$  Леонов Л. Собр. соч.: В 10 тт. Т. І. М., 1981. С. 78.

<sup>&</sup>lt;sup>173</sup> Маркова Е. И. Творчество Николая Клюева... С. 250–251.





И все это в сочетании со строчкой из акафиста Иисусу Сладчайшему<sup>175</sup>. Иисус Сладчайший и возлюбленное чадо (кровное! Но речь идет о духовном родстве, приравненном к кровному) – параллель явно напрашивается.

В тексте II об особом отношении ни Феодора, ни Зосимы не говорится. Пища описывается сродни той, что пожертвовали бы Исусу (старообрядческое написание!) жители острова у Леонова.

«Долго жил в избушке у озера; питался чем Бог послал: черникой, рыжиками; в мёрдушку плотицы попадут – уху сварю, похлебаю...» (33).

Эта божья пища и обособленное жилье проходящего с честью верижное правило настроило в пользу юного послушника птиц и зверей: «...лебеди дикие под самое оконце подплывали, из рук хлебные корочки брали; лисица повадилась под оконце бегать, кажнюю зарю разбудит, не надо и колокола ждать» (33). (Любопытно, что названы представители фауны с бело-огненной окраской.)

Но не только птицы и звери приходили к юноше, к нему шли и люди: «...пахло от них миром мирским, нудой житейской... Кланялись мне в ноги, руки целовали, а я плакал, глядя на них, на их плен черный, и каждому давал по сосновой шишке на память о лебединой Соловецкой земле» (33).

Этот фрагмент К. К. Логинов трактует так: «Юноша не выдержал испытания "медными трубами". Слава к нему пришла слишком рано. Он начал подумывать о том, что уже приближается к славе Серафима Саровского, понимавшего язык птиц и животных, а также Франциска Ассизского, проповедовавшего слово Христово птицам на деревьях» 176.

Хотя «...христианские мистические практики, примененные к Клюеву старцами на Соловках, дали однозначно положительный результат...», он «...впал в прельщение, когда

<sup>&</sup>lt;sup>176</sup> Логинов К. К. Указ. соч. С. 27.





<sup>&</sup>lt;sup>175</sup> Азадовский К. «Гагарья судьбина»... С. 122.





приехал к нему "старец с Афона"... Но, надо отдать должное Клюеву, из слов старца ему больше запомнились не похвалы, а те перспективы к продвижению к совершенству духа, которые тот ему нарисовал... Дальше было сплошное духовное падение: побег с Соловецкого монастыря... скитания по югу России...»<sup>177</sup>.

Исследователь попытался дать психологическую реконструкцию духовного перелома. Юноша покинул Соловки, потому что и так сравнялся со славой знаменитых святых и возмечтал о большем. О чем же? «...мне нужно во Христа облечься, Христовым хлебом стать и самому Христом быть» (33). Старец напоминает юноше строки из «Послания апостола Павла к галатам»: «Ибо все вы, кто бы крещены в Христа, в Христа облекитесь...» (3: 27).

Павел, как утверждают богословы, написал свое послание во время своего второго путешествия-служения. Он прошел Галатию и прибыл в Коринф, откуда и пишет галатам, укоряя их в том, что они идут по ложному пути.

Но именно так по отношению к нему ведет «старец с Афона»: «...стал укором укорять меня, что не на правом я пути...» (33). Мало того, что старец из знаменитейшего монастыря, так он «в седине и ризах преподобнических» (33), т. е. одет, как святой или инок. Далее сказано: «Поведал мне про дальние персидские земли, где серафимы с человеками брашно делят и – многие другие тайны бабидов и христов персидских, духовидцев, пророков и братьев Розы и Креста на Руси» (33). Эти строки перекликаются с признаниями в «Записях»: «Письма из Кожеозерска, из Хвалынских молелен, от дивногорцев и спасальцев кавказских, с Афона, Сирии, от китайских несториан, шелковое письмо из святого города Лхаса – вопияли и звали меня каждое на свой путь» (30). И как итог: «Меня вводили в воинствующую вселенскую церковь...» (30).

<sup>&</sup>lt;sup>177</sup> Логинов К. К. Указ. соч. С. 26–27.









И, видимо, юноша посчитал, что облеченный в Христа должен знать пути своего воинства. Ибо тот же апостол Павел после слов «...Все вы... во Христа облеклись» произносит: «Нет уже Иудея, ни язычника; нет раба, ни свободного; нет мужеского пола, ни женского; ибо все вы одно во Христе Иисусе» (Гал. 3: 27–28).

О ком же шла речь в обоих текстах: о православном Кожеозерском Богоявленском монастыре, что в Архангельской губернии, о раскольничьих скитах Хвалынского уезда Саратовской губернии, о Дивногорском Успенском монастыре, что в Воронежской губернии. Помимо христианских центров, называются: мусульманская секта бабидов, религиозный центр ламаизма в Лхасе, что на Тибетском нагорье, русские масоны – розенкрейцеры.

Особенно любопытно упоминание о китайских несторианах. Речь идет о христианской секте, «основанной в Византии Несторием, патриархом Константинополя в 428–431 годах, утверждавшим, что от девы Марии родился человек Иисус, с которым, с момента его зачатия, соединился Бог-Слово и обитал в нем, как в Храме; поэтому Пресвятую Деву он назвал Христородицей, а не Богородицей, 178. Безусловно, тут напрашивается параллель с его матерью, отроковицей, познавшей слово и родившей Сына-Слово.

Однако наблюдается противоречие: с одной стороны, необходимо «облечься в Христа», с другой – войти во вселенскую церковь, включающую в себя разного толка секты и другие конфессии.

Кризис официальной церкви в России, как, впрочем, и в Европе, породил богоискательство, богостроительство начала XX века. К тому же Клюев к официальной церкви никогда не принадлежал. Для него изначально существовали ста-

 $<sup>^{178}</sup>$  Гарнин В. П. Примечания (Сд). С. 440. К. М. Азадовский полагает, что под христами персидскими имеются в виду те же несториане. См.: Азадовский К. «Гагарья судьбина»... С. 126.









роверы и, как утверждают отдельные исследователи, сектанты – серафимовцы. Поэтому, в частности, ему и близки «спасальцы кавказские», включающие в себя разного рода религиозные сектантские группы (духоборы, молокане, хлысты и др.), которые в XIX веке правительство высылало целыми общинами на Кавказ, куда и поодиночке бежали («спасались») от преследований «духовные христиане», «люди Божии» и другие. Кроме того, Кавказ был долгое время местом ссылки раскольников<sup>179</sup>.

Так или иначе поиск истинной церкви предполагал уход во имя новых духовных встреч, причем он предполагал символическое отречение от принадлежности к церкви, в лоне которой ты находился.

«Старец снял с меня вериги и бросил в озерный омут, а вместо креста нательного надел на меня образок из черного агата; по камню был вырезан треугольник и надпись, насколько я помню, "Шамаим" и еще что-то другое, чего я разобрать и понять в то время не мог» (33).

В то время не мог, но, очевидно, способен знать на момент рассказа, но однако не поясняет, что же это, возможно, полагая, что непосвященный это знать не должен.

Пролить свет на надпись могут строки из первого стихотворения цикла «Спас» («Вышел лён из мочища»). Здесь «мужицкий Спас» ... «есть Альфа, Омега, Шамаим и Серис, Где с Евфратом Онега Поцелуйно слились» (283, 342).

Первое самоопределение Христа взято из Нового Завета («Я есмь Альфа и Омега, начало и конец, говорит Господь, Который есть и был, и грядет, Вседержитель» (Откр. 1: 8)), второе – из Ветхого («В начале сотворил Бог небо – Шамаим и землю – Серис» (Быт. 1: 1)). В Ветхом Завете Евфрат (великая

<sup>&</sup>lt;sup>179</sup> Азадовский К. «Гагарья судьбина»... С. 127–128. Комментатор также предполагает, что под «кавказскими спасальцами» Клюев, возможно, имеет в виду кавказских «пустынножителей», описанных В. П. Свенцицким в книге «Граждане неба» (Пг., 1915). См.: с. 128.









река) считался восточной границей Земли обетованной. При описании Завета, заключенного Богом с Авраамом (Быт. 15: 18), страна от великой реки, реки Евфрата, до реки Египетской обещана избранному народу<sup>180</sup>.

У Клюева священное пространство обозначено по-другому: от древнего Евфрата до реки и маленького городка с одноименным названием на Русском Севере (в Архангельской губернии). И принадлежит оно народам земледельческой цивилизации и той веры, которая была укоренена в их национальном сознании.

Таким образом, Серис – земля обетованная обозначена на клюевской сакральной карте, как ранее указывалось, в промежутке между 1916 и 1918 годами. Ее-то он и отправился искать, ее-то он и нашел, как скажет поэт: «От норвежских берегов... до персидских оазисов...» (35). Правда, ветхозаветная топонимика в его географическом перечне не присутствует, что и не обязательно: речь идет прежде всего об исторической преемственности. Святая Русь обрела функции библейской земли, и роль Евфрата могла выполнить и Онега. Заметим, что Евфрат является одной из четырех рек Едема: «Из Едема выходила река для орошения рая; а потом разделялась на четыре реки. ... Четвертая река Евфрат» (Быт. 2: 10, 14). Соответственно, и Эдем был тоже найден поэтом, было найдено географическое пространство, соединяющее небо и землю.

Клюев не разобрал точно слово, что было дано в паре со словом «Шамаим», так как не знал в юности древнееврейского языка. Комментируя эти слова в цикле «Спас», В. П. Гарнин исходит из ветхозаветного значения обоих слов<sup>181</sup>. К. М. Азадовский рассматривает слово «Серис» как противоположность не просто небесному своду, а Верховному

 $<sup>^{181}</sup>$  Гарнин В. П. Примечания // Клюев Н. Сердце Единорога... С. 891. Далее цитирую: Гарнин В. П. Примечания (СЕ).





<sup>&</sup>lt;sup>180</sup> Библейская энциклопедия. С. 210.





Божеству (именно таково его каббалистическое имя – «Шамаим»). Соответственно, «Серис» – это «ад», «бездна», если вести происхождение от греческого ( $\sigma\epsilon(\rho to\varsigma)$  – «огненный», «палящий», «жгучий» («адский пламень», «геенна адская»). Тогда строки из стихотворения можно истолковать так: Начало и Конец, Первый и Последний, Высокий и Низкий, Небо и Преисподняя и т. д. 182

Подтверждают предположения К. М. Азадовского строфы стихотворения:

В ком Коран и Минея, Вавилон и Саров Пляшут пляскою змея Под цевницу веков.

Плоти громной, Господней, На порты я взращен, Чтоб Земля с Преисподней Убелилась, как лен,

Чтоб из Спасова чрева Воспарил обонпол Сын праматери Евы – Шестикрылый Орел (283, 342).

«Мужицкий Спас» не отторгает противоположности и вбирает их. Для него значимы как христианские, так и мусульманские священные книги, Саров Серафима Саровского и древнейший город Вавилон, имя которого иногда употребляется в Священном Писании в иносказательном смысле и означает царство антихриста<sup>183</sup>, Земля и Преисподняя как ее неотъемлемая часть.

В этом контексте Евфрат может восприниматься как место, откуда по велению Божию будут освобождены связан-

<sup>&</sup>lt;sup>183</sup> Библейская энциклопедия. С. 105.





<sup>&</sup>lt;sup>182</sup> Азадовский К. «Гагарья судьбина»... С. 129–130.





ные ангелы-губители, приставленные для поражения людей разными язвами Вавилона<sup>184</sup>.

«Мужицкий Спас» примиряет противоположности и как результат этого союза порождает Шестикрылого Орла. Написание вида птицы с большой буквы говорит о ее сакральном статусе. Лён здесь выступает в качестве оплодотворяющего семени Спаса (он же – крестьянский сын Ерема).

Мужицкий Спас как порождающее начало корреспондирует с другими символами, полученными от старца с Афона. Надписи вырезаны на образке из черного агата или гагата (ископаемого угля в отличие от полудрагоценного минерала агата). Он является символом скорби, поминовения усопших, размышления о вечности, а также камнем Великой Матери<sup>185</sup>. Последнее полностью вписывается в философию символов Клюева. Вырезанный треугольник является в розенкрейцерстве одним из магических знаков (восходящих к Каббале), означающих трон Бога, Тройственную божественность<sup>186</sup>. Налицо союз мужского и женского божественных начал.

Хотя в тексте упоминаются братья Розы и Креста, нельзя сводить значение знака только к их символике. Треугольник в разных традициях означал плодородие, брак. Поскольку в тексте не указано, где его вершина – внизу (женское начало) или вверху (мужское), то скорее стоит предположить второе, более характерное представление о треугольнике. Такая фигура означала мужское начало, огонь, фаллический символ, символ троичности 187.

Соответственно, образок символизировал брачный союз Великой Матери и Троицы как мужского божественного начала с надписями: «небо и земля» и, очевидно, слова, благословляющие юношу на подвиг.

<sup>&</sup>lt;sup>187</sup> Мифологический словарь. С. 662.





<sup>&</sup>lt;sup>184</sup> Библейская энциклопедия. С. 211.

<sup>&</sup>lt;sup>185</sup> Азадовский К. «Гагарья судьбина»... С. 128.

<sup>&</sup>lt;sup>186</sup> Там же. С. 129.





Эта трактовка символов позволяет понять не только дальнейшее поведение юного Клюева, но и его особую приверженность к образу Великой Матери.

Сам отказ от креста кощунствен, но в принципе не выпадает из традиционных представлений о поведении странника на дороге. На перекрестке уже «обычай не действует» <sup>188</sup>. Поэтому издревле «дорожные обряды наполнены символикой оборотности: выворачивание одежды, переобувание, переворачивание хомута, перекидывание за спину нательного крестика... Во многих дорожных обрядах обязателен отказ от бога как максимального воплощения порядка, блага, нормы» <sup>189</sup>.

В этой связи понятны и сбрасывание вериг, и замена крестика на образок, и переодевание. «Старец снял с себя рубашку, вынул из котомки портки и кафтанец легонький, и белую скуфейку, обрядил меня...» (33).

В этой одежде старец выдал юношу за богомольца-обетника (т. е. монастырского работника, трудника) и благодаря этому беспрепятственно вывез из монастыря. Произошло понижение статуса: из послушника – в трудники, что, безусловно, указывает не просто на следование дорожной обрядности, а на процесс инициации, в котором выделяем следующие звенья: появление старца, претендующего на роль учителя, – его слово о новой вере и о новом статусе ученика – замена атрибутов старой веры на атрибуты новой веры – переодевание – путешествие по воде.

Совершенно справедливо пишет по этому поводу К. М. Азадовский: «Вручение камня (т. е. талисмана) с таинственной надписью – основной мотив стихотворения "Я был в духе в день воскресный..." (1908):

<sup>&</sup>lt;sup>189</sup> Щепанская Т. Б. Культура дороги на Русском Севере. Странник // Русский Север: ареалы и культурные традиции. СПб., 1992. С. 104.





 $<sup>^{188}</sup>$  Страхов А. Б. О пространственном аспекте славянской концепции небытия // Этнолингвистика текста: Символика малых форм фольклора. М., 1988. С. 92–94.





Источая кровь и пламень, Шестикрыл и многолик, С начертаньем белый камень Мне вручил Архистратиг

И сказал: "Венчайся белым Твердокаменным венцом, Будь убог и темен телом, Светел духом и лицом... " (40, 110–111).

Стихотворение "Я был в духе..." реминисцирует (как и данный эпизод в "Гагарьей судьбине") Откровение св. Иоанна Богослова: "Дух говорит церквам: побеждающему дам вкушать сокровенную манку, и дам ему белый камень и на камне написанное новое имя, которого никто не знает, кроме того, кто получает" (2: 17). В обоих текстах – при всей их разности наблюдается один и тот же ход: талисман вручается "младенчески простому" отроку с тем, чтобы обратить его в истинную веру. И в том, и в другом случае Клюев "играет" на противоположности черного и белого цветов: белый камень – телесная "темнота" – светлый лик; черный агат – сектантское "убеление" – приобщение к "белым голубям – христам"» 190.

Новое имя, начертанное на камне - Давид, Иисус?..

Переезд по воде через Белое море, затем по Волге трешкотами и пароходами означает переход через магическое пространство из одного мира в другой, что влечет за собой изменение статуса героя.

Хотя юноша путешествует на современных кораблях, его путешествие тайное, и в этом смысле оно имеет то же значение, что путешествие фольклорных героев, ветхозаветного Моисея и христианских святых.

В. Я. Пропп писал: «Сравнительное изучение этого мотива по мировому фольклору показывает ясную закономерность: на воду спускаются будущие вожди своих народов. Так начинает свой путь Моисей, так начинает персидский царь Кир,

<sup>&</sup>lt;sup>190</sup> Азадовский К. «Гагарья судьбина»... С. 130–131.









брошенный младенцем в Тигр; так начинает свой путь и вавилонский царь Саргон I, так на путь вождя, царя и полубога вступает ввергнутый в воду Эдип или, по христианской легенде, – папа Григорий, святой Андрей и т. д. ...

Прохождение сквозь воду есть не только начало царского пути, оно есть yсловие воцарения»  $^{191}$ .

И, действительно, юный Клюев по окончании путешествия стал «царем Давидом большого Золотого Корабля, белых голубей – христов» (33).

В связи с новым статусом героя остановимся на евангельских представлениях о статусе Христа. «Евангелие от Матфея свидетельствует, что Он - Царь, предсказанный в ветхозаветных пророчествах Христос Божий, который приносит царство небес на землю. Евангелие от Марка говорит, что Он -Слуга Божий, верно трудящийся для Бога. Повествование Марка предельно просто, потому что слуга не достоин подробного рассказа. Евангелие от Луки досконально описывает его как единственного надлежащего и нормального человека из всех, кто когда-либо жил на земле; будучи таким человеком. Он является Спасителем человечества. Евангелие от Иоанна раскрывает его как Сына Божьего, Самого Бога, который есть жизнь для Божьего народа. ...родословие изложено у Матфея и у Луки; у Марка и у Иоанна его нет. Чтобы засвидетельствовать, что Иисус - Царь, ... Матфей должен показать нам предков этого Царя и Его статус, доказав тем самым, что престол Давида переходит к Нему по праву. Чтобы доказать, что Иисус надлежащий и нормальный человек, Лука должен показать все поколения в родстве этого человека, подтвердив тем самым, что Он вправе быть Спасителем человечества. Для рассказа о слуге Марку не нужно сообщать нам его происхождение. Чтобы раскрыть, что Иисус есть Сам Бог, Иоанну тоже не нужно приводить Его человеческое родосло-

 $<sup>^{191}</sup>$  Пропп В. Я. Эдип в свете фольклора // Пропп В. Я. Фольклор и действительность. М.: Наука, 1976. С. 274–275.









вие, вместо этого он провозглашает, что Он как Слово Божье, есть Сам Бог, который был в начале»  $^{192}$ .

Мы не можем конкретный клюевский текст соотнести с текстом одного из евангелий, но в своей совокупности они дают четыре ипостаси «всеобъемлющего Христа» 193. Евангелие дает нам представление о статусе Христа с позиции пишущего, Клюев рассказывает свое родословие с позиции человека, знающего Новый Завет и идентифицирующего себя со всеми ипостасями Спасителя, каждая из них связана с определенным возрастным периодом. Да, его рождение чудесно, но он сначала должен предстать в роли раба Божия - слуги, вот почему в первый раз он жил на Соловках без паспорта. Но он слуга самого Бога, вот почему люди принимают ученика за Учителя, чувствуя его миссию. Останься он на Соловках, возможно, он предельно развил бы способности к ясновидению, но так и не выступил бы в роли «мужицкого Спаса», поэтому он не впал в соблазн, как считает К. К. Логинов, когда пошел за старцем, наоборот, он отказывается от роли, которую уже освоил, и вступает на новое поприще. Костюм трудника указывает на завершение функций раба Божия, а образок на груди утверждает его в новом статусе.

Это переходное состояние длилось до приезда его в Самару к голубям – христам. Если на первой ступени спасения ему определены учителя от бабушки-пестуньи и матери до соловецких старцев, если поначалу он ищет Спасителя на земле и не находит его в лице Толстого, то теперь находят его: старец с Афона пришел к нему, как волхвы к младенцу Иисусу. Если их вела к Нему рождественская звезда, то старца к Клюеву, очевидно, привела людская молва. На святом острове, на Секирной горе – русской Голгофе, спасается послушник, которого миряне воспринимают как святого – не есть ли лучшая аттестация для нового Царя Славы?

<sup>&</sup>lt;sup>193</sup> Там же.





<sup>192</sup> Уитнес Ли. Примечания. С. 6.





Однако кем является вестник и проводник с Афона, снявший с юноши крест? Не сродни ли он монаху Агапию, растлившему Егорушку, героя рассказа Л. Леонова. Скромный рыбак отмечен особым знаком: его голова «осиянна светлым льном волос» 194. Его образ явно восходит к образу его небесного патрона Георгия Победоносца – Егория Храброго. Но Егорушка поверил, что монах просто потерял крест в море и принял пособника Сатаны за Божественного посланника. Даже во время промысла Агапий наставляет рыбака, подобно тому, как Иисус учил Симона на озере Геннисаретском. Души человеческие улавливал в свои сети Господь. Но в обращенном мире сети расставляет дьявол и губит душу несостоявшегося Победоносца 195.

Здесь отказ от креста означает, что юноша должен уйти от православия и познать вселенскую церковь, ибо миссия нового Христа – в объединении церквей. Поэтому старец с Афона выступает в роли учителя, пастыря инициируемого.

Если вспомнить, что Клюев в детстве «пеклеванный ангел», то он по истечении времени, очевидно, сподобился бы принять ангельский образ, как об этом мечтал в молодости знаменитый севернорусский святой преподобный Александр Свирский. Но его удержал опытный наставник: «Нет, чадо мое, не утвердясь ногами на ступени общежития послушанием, как на корне, нельзя касаться вершины молчанием и уединением. Не следует не вовремя предаваться своей воле: на все свое время» 196.

В «Судьбине» же наставник дал понять, что прошло время послушания, началось время воцарения. Не он слуга, а ему во время первой остановки в городе Онеге и во время пути-дороги до Волги и по Волге служили «два молодых мужика, годов по 35. Им старец сдал меня с наказом ублажать меня и грубым словом не находить» (33).

 $<sup>^{196}</sup>$  Жития святых на земле Российской просиявших. СПб.: «Сатись», 2001. С. 316.





<sup>&</sup>lt;sup>194</sup> Леонов Л. Указ. соч. С. 62.

<sup>195</sup> См. подробнее: Маркова Е. И. Творчество Николая Клюева... С. 251–255.





У героя, для которого величайшей ценностью является память, в любой его ипостаси есть родословие. Как ранее говорилось, его род ведется от царя Давида, и на Золотом Корабле он поначалу перевоплощается в праотца. «Корабль» – это название секты, в данном случае голуби – христы – это хлысты. Но эта секта, как и многие другие, слилась в единое целое со скопчеством, что было типично уже для конца XIX века 197. Стать «Христом», по учению раскольников хлыстов (искаженное «христов»), могли сподобиться простые смертные, тем более отмеченный следами благодати Клюев. Корабль, в котором он воцарился, – «Золотой», что подчеркивает его высокое по отношению к другим кораблям секты назначение.

Член секты, называемый царем Давидом (великим автором Псалтири), должен был слагать псалмы и гимны. Само место собрания общины нередко именовалось «домом Давидовым», круженья (раденья) основывались на примере Давида, игравшего на музыкальных инструментах и плясавшего перед Господом (2 Цар. 6: 5, 16, 20–22)<sup>198</sup>.

Хотя документальных подтверждений о пребывании Клюева в Самаре в качестве царя Давида хлыстовского корабля нет, но изданный в 1912 году сборник «Братские песни» является собранием его духовной поэзии, причем изустной, как и положено Давиду. Во всяком случае он пишет так: «"Братские песни" – не есть мои новые произведения. ... не были записаны мною, а передавались устно или письменно помимо меня...» (419).

Познакомившись с песнями, читатель может представить, в известной степени, репертуар сектантов, понять, что основной идеей является идея спасения, познать символический язык этих песен. Например, прочитав цикл «Радельные песни»,

<sup>198</sup> Азадовский К. «Гагарья судьбина»... С. 132.





 $<sup>^{197}</sup>$  Реутский Н. В. Люди Божие и скопцы. Историческое исследование (из достоверных источников и подлинных бумаг). М., 1872. С. 4. Цит. по: Азадовский К. «Гагарья судьбина»... С. 131.





можно понять, что слова старцев о персидских землях, где «серафимы с человеками брашно делят» (33) – не вымысел, а особое духовное и душевное состояние «братии» во время радения, когда они на мгновение переходят еще до смерти в жизнь вечную:

Стали плотью мы заката зарянее, Поднебесных облак – туч вольнее.

Разделяют с нами брашна серафимы, Осеняют нас крылами легче дыма,

Сотворяют с нами знамение-чудо, Возлагают наши душеньки на блюдо.

Дух возносят серафимы к Саваофу Телеса на Иисусову Голгофу.

Мы в раю вкушаем ягод грозди, На земле же терпим крест и гвозди.

Перебиты наши голени и ребра... Ей, гряди ко стаду, Пастырь добрый! (121, 177)

Этот спектр духовных переживаний от Голгофы до Эдема и передает книга, написанию которой способствовало полное погружение поэта в свою новую ипостась.

Господи, благослови, Царь Давид, помоги, Иван Богослов, Дай басеньких слов... (228, 277)

Так молит он в 1915 году («Бесёдный наигрыш, стих доброписный»), но, очевидно, так молил и намного раньше. Сама ипостась певца предуготована передачей камня. В стихотворении «Я был в духе в день воскресный» следующий финал:

Верен ангела глаголу, Вдохновившему меня, Я сошел к родному дому, Полон звуков и огня (40, 111).









В «Судьбине» камень-талисман «черный гагат» представляет собой ископаемый уголь, благодаря чему усиливается явная перекличка с пушкинским «Пророком»:

И угль, пылающий огнем, Во грудь отверстую водвинул<sup>199</sup>.

Подведем итоги этого этапа духовной инициации героя. Второе испытание представляет собой следующую цепочку превращений: крестьянский сын – монастырский послушник – богомолец-обетник – царь Давид. Каждая из ипостасей персонажа в свою очередь амбивалентна. Крестьянский сын, земной человек / но сподобившийся чудесного видения, отмеченный встречей с небесным гостем; юный послушник / ясновидящий; богомолец-обетник / но господин, ублажаемый слугами.

Из этого следует, что вопрос об ясновидении Клюева попрежнему не прояснен. Хотя К. К. Логинов убежден, что это так, сам он указывает только на христианскую подготовку ясновидящего («поклонное правило» (400, 1000 поклонов), «верижное правило», низкокалорийная диета), которая совпадала с подготовкой героя «Судьбины». Совпадает и результат: особое отношение к послушнику птиц, зверей и людей<sup>200</sup>.

Да, послушнику сопутствуют видения (или «обмирания», по Логинову), но они были характерны для него и раньше. Для того чтобы понять, что прибывшие на остров паломники находятся в черном плену, быть ясновидящим совсем не обязательно.

Как происходил диалог ясновидца-христианина с грешником, из текста автожития не ясно. Почему люди шли именно к послушнику Николаю, также не ясно. Может быть, через целование рук непорочному послушнику грешники могли сподобиться благодати... Что означает реакция Николая: «...плакал, глядя на них... давал по сосновой шишке...» (33).

<sup>&</sup>lt;sup>200</sup> Логинов К. К. Указ. соч. С. 25, 27.





<sup>&</sup>lt;sup>199</sup> Пушкин А. С. Стихотворения. Поэмы. Сказки. М.: Худ. лит-ра, 1977. С. 247.





Плакать по живому, находящемуся в лиминальной фазе (невеста до свадьбы и на свадьбе, рекрут при прощании с домом), характерно для языческой традиции. Необходимо понять, что означает плач для христианина.

В «Прологе» (книге поучения на каждый день) приводятся слова св. Памвы к ученику своему: «...необходимо нам со многим страхом и трепетом и со слезами умолять Бога, и с умилением и воздыханием и благонравно, тихим и смиренным голосом Богу молитвы приносить»<sup>201</sup>.

Клюев о молитве со слезами на глазах, безусловно, знал, как знал и то, что особое «духовное состояние "рождается"... у одинокого богомольца, уклонившегося от сует»<sup>202</sup>, в келье, пустыни. В «Песни о Великой Матери» он найдет точные слова, характеризующие это сакральное пространство: «И матерь слёз – пустыня, одетая в поток» (519, 742).

Анализируя поэтическую перифразу *«матерь слёз – пустыня»*, С. Х. Головкина утверждает, что она *«...воплощает* устойчивую христианскую традицию, согласно которой слёзы – это... особое духовное состояние, духовный дар покаяния, очищения, умиления. Так, в Библии говорится: "Блаженны бо плачущие, яко тии утешатся" (Мф. 5: 4)»<sup>203</sup>.

Особый духовный дар Клюеву был дан: очевидно, его молитва была сильной – шли к нему с мольбой о помощи грешные миряне. В этой связи понятен и ритуал передачи сосновой шишки (знака здоровья и благополучия в народной традиции) как напоминания о необходимости блюсти свое духовной здоровье, встать на путь спасения, дабы после смерти обрести в Раю, под священной сосной, вечную жизнь.

Клюев-послушник плакал, шепча молитвы, выводя церковные песнопения. А произносил ли он в слезах свои стихи и

 $<sup>^{202}</sup>$  Головкина С. Х. Мать // Яцкевич Л. Г., Головкина С. Х., Виноградова С. Б. Поэтическое слово Николая Клюева. Вологда: Русь, 2005. С. 212.  $^{203}$  Там же





 $<sup>^{201}</sup>$  Пролог в поучениях на каждый день / Сост. В. Гурьев. Свято-Успенская Почаевская Лавра, 2007. С. 133.





песни, обращенные к Богу? Гипотетически мы можем предположить, что это было именно так и об этом стало известно, иначе почему бы старец с Афона уготовил ему миссию царя Давида, создавшего 150 псалмов.

На нашу версию работает содержание первых стихотворений («Не сбылись радужные грезы», «Широко необъятное поле»), опубликованных в 1904 году, когда поэту было 20 лет или, по его исчислению, 18–17. Строки стихов намекают на то, что у юноши была своя «мать-пустыня»: «В лесу густом, под сводом неба...» (I, 77).

Была другая жизнь, воспоминание о которой таит «царство зеленое природы»: «Жизнь тиха здесь, как пламя лампады, Не колеблемой ветром в тиши» (II, 78). «Чтоб жить, как все, – среди страстей», ему пришлось «переродиться» (I, 77).

Что поэту было дано Божье Слово изначально объясняется фактом рождения от матери, с которой соединился Бог-Слово, поэтому ее видение можно трактовать так: дуб малиновый (мужское божественное начало) сочетается с ликом Пятницы-Параскевы (женское божественное начало). «Служила птица канон трем звездам» (Богородичный) – так в видении, а на иконе «Святая Параскева-Пятница держит в руках начало текста "Символ веры": "Верую во единого Бога отца..." Эти слова она показывает молящимся, за что отдала свою жизнь»<sup>204</sup>.

Как видим, традиционно Параскева имела отношение к Слову, в клюевском родословии подчеркнуто – к звучащему Слову. Так, в «Песни о Великой Матери» Параше было предсказано Богородицей:

И сына – сладкопевца Повыпустишь из сердца, Как жаворонка в рожь! (519, 742)

Поэтому-то уже при зачатии поэта через мать Бог-Слово осенил его своей благодатью, и не случайно, характеризуя

<sup>&</sup>lt;sup>204</sup> Лихачев Д. С. Указ. соч. С. 29.









себя в качестве царя Давида, рассказчик не говорит, о чем его песни (понятно! Они были о Боге), а говорит, как они пленительно звучали, ибо он «голос имел заливчатый, усладный» (33). В «Автобиографическом отрывке» он повторяет почти ту же характеристику: «голосок с серебряной трещинкой» (42). Поэтому не случаен в списке его предпочтений поэт Роман Сладкопевец. О себе автор мог сказать так: Николай Сладкопевец. Понятно, почему в этом списке указан месяц листопад (старинное название ноября). В это переломное природное время происходили переломные моменты в жизни поэта: в листопад явился к нему старец с Афона, много позже уйдет в этот месяц в мир иной его мать, и оба эти события станут переходными в его судьбе.

## § 3. Испытание третье. У скопцов

Следующий этап духовной инициации предполагал и физическую трансформацию: юношу начали готовить к оскоплению. Детально описана начальная фаза этого ритуала: «Великий Голубь, он же пророк Золотого Корабля, Духом Божиим движимый и Иоанном в духовном Иордане крещеный, принесмне великую царскую печать» (33).

Итак, герой сподобился высокой чести: ему предстоит новое воцарение. Переход в иной статус оформлялся по типу других переходных моментов в жизни человека (свадьба, смерть): обыгрывается обряд смерти/рождения. Невесту, что прощается с девичеством, оплакивают. Готовя к свадьбе, моют в бане, где производятся необходимые ритуальные манипуляции. Покойника, как известно, тоже обмывают, оплакивают, на третий день хоронят. Традиционная обрядность пересекается с церковным таинством.

В названном тексте почти та же картина: «Три дня и три ночи братья не выходили из Корабля, молясь обо мне с великими слезами, любовью и лаской ко мне. А на четвертый день опустили меня в купель» (33–34). Образ описанной в тексте









купели полифункционален: это и ритуальная баня, и купель для крещения, и если не могила, то аналог гроба или склепа. Последнее, кстати, более всего соответствует описанию: «Купель – это деревянный узкий сруб внутри дома; вход с вышки по отметной лесенке, которую убрали вверх» (34). Воды здесь нет, поскольку имеется в виду духовное очищение (омовение) и крещение. Возможно, ее должны принести в финале ритуального действа.

Купель наполнена травами, наркотическое действие которых более применимо при подготовке шамана, нежели христианского подвижника. «Тюфяк и подушка для уготованных к крещению набиты сухим хмелем и маковыми головками. Пол купели покрыт толстым слоем хмеля, отчего пьянит и мерещится, слух же и голос притупляются» (34).

Убеждаемся в том, что описаны все необходимые условия для перехода человеческой сущности в иное качество: изменяются духовное сознание, физические характеристики. С одной стороны, посвященный находится в уединении, с другой – ощущает постоянную заботу о себе: «Кормили же меня кутьей с изюмом, скаными пирогами белыми, пить же давали чистый кагор с молоком» (34). Кутья с изюмом, как известно, подавалась на поминки. Еда сладкая, но не разнообразная, что опять-таки сказывается на физическом состоянии юноши. А кагор, хотя и является символическим обозначением крови Христовой, безусловно, вкупе с маком и хмелем пьянили человека – трансформировали его сознание.

Соединение кагора с молоком (а не традиционно с водой или елеем) означает, по наблюдению К. М. Азадовского, чисто клюевский «духовный напиток, символизирующий искомую сектантами "белизну", "чистоту", "святость", 205. (Так, в поэме «Мать-Суббота» есть такая строка: «Духостихи отдают молоко Мальцам безудным...» (512, 644).)

<sup>&</sup>lt;sup>205</sup> Азадовский К. «Гагарья судьбина»... С. 135.









Белые свечи, белая кутья и стряпня, белое молоко – типично клюевский цвет, но данный в сочетании с красно-коричневым (вино, изюм). Сама ритуальная еда «говорила», что путь к святости лежит через кровь.

Довершает ощущение пребывания в склепе погружение в темноту. «Жег я восковые свечи от темени, их было числом сорок; свечки же хватало, почитай, на целый день, они были отлиты из самого ярого белого воска, толщиной с серебряный рубль» (34).

Описание света в нощи опять отсылает нас к христианской символике (белый, серебряный). Душа из тьмы мирской возвышается к свету небесному. Знаменательно и число 40: «В Священном Писании и христианской практике оно связано с молитвой, надеждой, очищением и, соответственно, используется как символ приуготовления к новой жизни»<sup>206</sup>.

Не случайно, что «в такой купели нужно пробыть шесть недель...» (34) – т. е. 42 дня, но, скорее, неполных шесть недель – 40 дней. Ведь именно 40 дней душа усопшего пребывает на земле, чтобы перейти в жизнь вечную. Здесь же умирает царь Давид и рождается новый пророк Золотого Корабля, сподобленный великой царской печати, под которой разумелось не только частичное удаление мужского достоинства («малая печать»), но и отнятие детородного члена.

Эта борьба с плотью велась скопцами во имя спасения души, которое невозможно без решения вопроса о браке. Исследователь А. И. Клибанов пишет, что уже начальные формы русского религиозного сектантства – секты «хлыстов» и скопцов – характеризуются «из ряда вон выходящей постановкой проблемы брачных и вообще половых отношений...» 207. Для идеологии христововерия (еще одно название

 $<sup>^{207}</sup>$  Клибанов А. И. Религиозное сектантство в прошлом и настоящем. М.: Наука, 1973. С. 57.





<sup>&</sup>lt;sup>206</sup> Кириллин В. М. Указ. соч. С. 13.





секты «хлыстов») характерна проповедь аскетизма. Легендарный Даниил Филиппович, в которого, по представлению христововеров, в 1645 году вселился «бог Саваоф», якобы оставил заповеди для своих приверженцев: «Хмельного не пейте, плотского греха не творите, не женитесь, а кто женат, живи с женой как с сестрой; неженимые не женитесь, женимые разженитесь»<sup>208</sup>. Соответственно, у кормщиков были «духовные жены» – богородицы<sup>209</sup>.

Хотя аскетизм скопцов принял крайние формы, но идейные установки их вождей были теми же. «Первый русский скопец, кастрировавший в 1769 году в орловском селе Сосновка десятки местных жителей, уговаривал их так: "Не бойся, не умрешь, а паче воскресишь душу свою, и будет тебе легко и радостно, и станешь как на крыльях летать, дух к тебе переселится, и душа в тебе обновится",  $^{210}$ .

То, что кажется дикостью современному человеку, отнюдь, не казалось таковым не только простым людям, но и рафинированным интеллигентам начала века. Им эта акция воспринималась как «архикультурность», как полное торжество Духа над Плотью – таким образом оппозиция «природа – культура» принималась в ее нераздельности и неслиянности 211. Напомним, что в эту эпоху к отказу от плотских утех призывал и величайший художник Золотого века Л. Н. Толстой. Наконец, аскетизм был типичен для представителей различных революционных партий.

В свете этих представлений понятно написанное Клюевым между 1916–1918 годами стихотворение, ставшее парадоксальным гимном Серебряного века:

<sup>&</sup>lt;sup>211</sup> Ароев А. Указ. соч. С. 223.





<sup>&</sup>lt;sup>208</sup> Клибанов А. И. Указ. соч. С. 58.

<sup>&</sup>lt;sup>209</sup> Там же. С. 59.

 $<sup>^{210}</sup>$  Эткинд Александр. Содом и Психея. Очерки интеллектуальной истории Серебряного века. М., 1996. Цит. по: Ароев А. Петушок – Психея // Новый мир. 1997. № 5. С. 224.





О скопчество – венец, золотоглавый град, Где ангелы пятой мнут плоти виноград...

... ... ... ... ... ...

О скопчество – арап на пламенном коне, Гадательный узор о незакатном дне, Когда безудный муж, как отблеск маргарит, Стокрылых сыновей и ангелов родит! (275, 333).

Стихи свидетельствуют о знании и понимании Клюевым явления скопчества. Но это знание человека, которому за тридцать. В восемнадцать лет юноша, находясь в плену этих идей, не принял этот «венец», этот «золотоглавый град». Вопервых, он не знал, к чему его готовят, во-вторых, когда брат Мотя, «вероятно, тайно от старцев» (34) поведал о том, и что есть «великая печать», и что она может привести не к новой жизни, а к концу («…если я умру, то меня похоронят на выгоне и что уже там на случай вырыта могила…» (34)), не мог не расплакаться.

Мотя подсказал, как можно сделать подкоп и выбраться из купели, что и сделал затворник, расшатывая бревно «весь день и всю ночь», а когда высвободился, то «побежал куда глаза глядят» (34).

## § 4. Испытание четвертое. Брачный союз с ангелом

Путь привел юношу на Кавказ, где он, по его словам, входил «в воинствующую вселенскую церковь». Здесь он продолжал обучаться тайному знанию, здесь он вступил в тайный и чудный брак. По его словам, «...виделся с разными тайными людьми; одни из них живут в горах, по году и больше не бывают в миру, питаются от трудов рук своих. Ясны они и мало говорливы, больше кланяются, а весь разговор: "Помолчим, брат!" И молчать так сладко с ними, как будто ты век жил и жить будешь вечно» (34).

В. П. Гарнин объясняет этот фрагмент, ссылаясь не только на обет непрерывного молчания, которого в христианской









Церкви придерживались святые-молчальники, но и на практику сектантов-молчальников. Эта секта возникла в русском расколе в 80-х годах XIX века. К ней и примкнул духовно близкий к Николаю Клюеву человек – поэт Александр Добролюбов, ушедший «в народ»<sup>212</sup>. Современники вспоминали, что нередко посреди разговора Добролюбов неожиданно прерывал своего собеседника словами: «Давай, брат, помолчим!»<sup>213</sup>

На Кавказе или благодаря А. М. Добролюбову, но Клюев смолоду обучился практике внутреннего созерцания, поэтому нельзя охарактеризовать общение с «молчальниками» безуспешным<sup>214</sup>. Не будь предшествующего мистического опыта и обретенной способности к внутреннему созерцанию, вряд ли повстречавшийся раввин уподобил его Христу: «Видел на Кавказе я одного раввина, который Христу молится и меня называл Христом; змей он берет в руки, по семи дней ничего не ест и лечит молитвой» (34).

Здесь также возникает противоречие. С одной стороны, встреча с раввином означает встречу с иудейской Церковью, с другой – если тот Христу молится, то речь идет о выкресте, о бывшем раввине.

К. М. Азадовский находит, что этот персонаж – «скорее всего авторская вольность, вызванная характерным для Клюева в тот период (1917–1922 гг. –  $E.\,M.$ ) стремлением соединить в своих стихах противоположные понятия – страны, народы, религии, исповедания и т. д.»  $^{215}$ 

Хотя на стороне Азадовского аргументов больше, но люди, пытающиеся соединить в себе «противоположности», были и в начале Серебряного века. Думается, в связи с этим уместно обратиться к размышлениям французского исследователя

<sup>&</sup>lt;sup>215</sup> Азадовский К. «Гагарья судьбина»... С. 137.





<sup>&</sup>lt;sup>212</sup> Гарнин В. П. Примечания (Сд). С. 445.

<sup>&</sup>lt;sup>213</sup> Пругавин А. С. Неприемлющие мира. Очерки религиозных исканий. Анархическое течение в русском сектантстве. М., 1918. С. 150–152, 162–180. Цит. по: Азадовский К. «Гагарья судьбина»... С. 136–137.

<sup>&</sup>lt;sup>214</sup> Логинов К. К. Указ. соч. С. 27.





Мишеля Никё, высказанным в статье «Гностические мотивы в "Ключах Марии" С. Есенина». В есенинском трактате 1918 года также речь идет о поисках новой веры, которая предполагает «определенную концепцию человека, которая тождественна (в том числе в лексическом и метафорическом плане) концепции гностицизма»<sup>216</sup>.

М. Никё имеет в виду появившуюся в течение двух первых веков нашей эры совокупность религиозно-философских систем, в которой «основные факты и учение христианства разработаны в смысле языческой (как восточной, так и эллинской) мудрости»<sup>217</sup>, и гностической традиции, которая в эпоху Клюева и Есенина присутствовала главным образом в теософии, являясь прежде всего сотериологией – учением «о спасении через знание (гнозис)», а не через веру, – через знание того, «кто мы, откуда мы, куда идем», осознание (узнавание, припоминание) истинного своего существа и высшей реальности, которое ведет к просветлению и к обретению потерянного рая – «небесной отчизны»<sup>218</sup>.

Чувствуя себя чужим в мире зла, гностик «стремится к выходу из внешнего мира во внутренний (божественный): путь к этому второму рождению может быть через умерщвление "тела" аскетизмом или, наоборот, безграничная распущенность, в которой тело сжигается»<sup>219</sup>.

Если иметь в виду поведение самого Есенина, то, разумеется, оно соответствует второму типу. Не случайно литературовед напоминает, что на «процессе четырех поэтов» Есенин заявил, что через скандалы и пьянства он идет к «обретению в себе человека»<sup>220</sup>. Думается, что самим названием цикла –

 $<sup>^{220}</sup>$  Дело четырех поэтов // Известия ВЦИК. 1923. 12 декабря.





<sup>&</sup>lt;sup>216</sup> Никё Мишель. Гностические мотивы в «Ключах Марии» С. Есенина // Есенинский сборник. Даугавпилс, 1995. С. 25.

<sup>&</sup>lt;sup>217</sup> М. Никё опирается на труды В. Соловьева, Н. Leisegans, Н. Jonas, Н. Puech. См.: с. 29.

<sup>&</sup>lt;sup>218</sup> Нике М. Указ. соч. С. 25-26.

<sup>&</sup>lt;sup>219</sup> Там же. С. 26.





«Москва кабацкая» – им утверждается мысль, что вся Россия идет ко второму рождению через самосожжение в вине. «Через такую смерть и крест гностик обретает "зрение", жизнь, открывает "нового", "истинного" Бога».

Что касается Клюева, то он прошел оба пути: умерщвление тела через аскетизм (Соловки, Золотой Корабль, купель) и через распущенность, в которой тело сжигается. Но этой физической «распущенности» предшествовала духовная. Покинув Соловки, он стал искать путь спасения не только через веру (она была всегда с ним), но и через знание, поэтому он отказывался принадлежать одной конфессии, что не только не поощрялось, а резко осуждалось.

В отличие от Есенина, он искал не новую концепцию Христа. Христианство растеклось по большим рекам основных Церквей и множеству сект. Христианство должно определить свое место в ряду других конфессий. И Новый Христос не может, по убеждению Клюева, отринуть этот мир. Он должен вновь пронзить его верой. Но сначала он должен познать это хитросплетение различных вероучений.

Итак, Есенин признавался, что «осознание себя человеком» приходило к нему, когда он сжигал себя в вине.

Клюев в «Записях» пишет, что «осознание себя человеком произошло со мной в теплой закавказской земле, в ковровой сакле прекрасного Али» (30). Далее он пишет о близких отношениях с юношей, что с позиции верующего человека иначе, как развратом, не назовешь. Но поэт смотрит на это по-другому.

Между частями рассказа о жизни в аскезе и о жизни в грехе приводятся шесть строк из стихотворения Клюева «Я был прекрасен и крылат...» (1910, 1911).

Я был прекрасен и крылат В богоотеческом жилище, И райских кринов аромат Мне был усладою и пищей. Блаженной родины лишен И человеком ставший ныне...









В. П. Гарнин в «Примечаниях» указывает на первоначальную редакцию стихотворения, под заглавием «Что листья осени шептали», приложенную к письму Александру Блоку из деревни Желвачёво от 5 ноября 1910 года. Не цитируя полностью, приведем для сравнения первые шесть строк:

Я до рождения был крылат В надмирном ангелов жилище. И райских кринов аромат Мне был усладою и пищей. Но смертной матерью рожден И человеком ставший ныне...<sup>221</sup>

Каноническая редакция от первой отличается тем, что в ней речь идет о падшем ангеле, изгнанном из рая за то, что он тщился похитить венец Создателя. Ни о каком вочеловечевании через утробу матери не идет и речи. В «Записях» же и в «Гагарьей судьбине» речь идет о рождении земной матерью «пеклеванного ангела», «духа непорочного», о его жизни в «избяном раю», о том, как на Соловках он сподобился святости, о том, что благодаря странствиям по жизни был подготовлен принять земной брачный венец.

Как известно, нравы в начале XX века в творческой среде, в кругу полусвета и в ряде других социальных групп были довольно свободными, что нашло свое отражение в искусстве и что вызывало негативную реакцию Николая Клюева. В уже упомянутом нами письме Блоку он писал: «Творчество художников-декадентов, без сомнения, принесло миру больше вреда, чем пользы. ... разжигая, например, и без того похотливую интеллигентскую молодежь, причудливыми и соблазнительными формами страсти, выкроенной авторами из собственных блудливых подштанников» (186).

<sup>&</sup>lt;sup>221</sup> Гарнин В. П. Примечания (CE). С. 847.









Но не о «причудливой ли страсти» говорится в «Записях» и в «Гагарьей судьбине», где любовь русского юноши оспаривали восьмеро турок?..

Безусловно, клюевская сексуальная ориентация рассматривалась исследователями, Н. М. Солнцева посвятила этому вопросу небольшую книгу «Странный эрос. Интимные мотивы поэзии Николая Клюева», где она показывает, как эволюционирует брачная тема от постижения таинства Христа, Его союза с Церковью до духовного брака героя с Христом, который переживался им и духовно, и плотски. Так, шестое стихотворение из цикла «Спас» «Мои уста – горячая пустыня» (между 1916–1918) описывает самоё вожделение:

Я солнечно брадат, розовоух и нежен, Моя ладонь – тимпан, сосцы сладимей сот, Будь в ласках, как жена, в лобзании безбрежен, Раздвигни ложесна, войди в меня, как плод (288, 548).

Возможно, так чувственно материализовалась в его сознании «каноническая теза о брачном соединении людей, которое предполагает, по мысли Творца, единение в плоть едину. Многомерное и онтологическое *брак* трансформируется в однозначное и целенаправленное, но родственное ему *брать*. К месту подсказка лингвистов: brakъ – нулевая ступень по отношению к ступени редукции bьrati. Подсказка памяти: молодые турки "брали любовь" юного Клюева»<sup>222</sup>.

Эта «подсказка» для исследовательницы обязательна, потому что она не сомневается в достоверности автобиографического цикла. У нее Клюев от своей любовной «практики» идет к «теории»: к своей интерпретации взаимоотношений поэта и Христа. Она, чтобы осмыслить, как могла появиться на свет подобная теория, привлекает многочисленные источники: суждения православных и католических религиозных мыслителей, идеи русских сектантов, учения мусульман и древние книги индусов. Отсылая читателей к этому чрезвычайно инте-

<sup>&</sup>lt;sup>222</sup> Солнцева Н. М. Указ. соч. С. 34–35.









ресному материалу и не менее интересной его интерпретации, мы позволили длинную цитату, посвященную анализу заключительного, восьмого стихотворения из цикла «Спас». Оно называется по первой строчке «Войти в Твои раны – в живую купель» и написано между 1916–1918 годами.

Как верно пишет Н. М. Солнцева, это «кульминация чувственного мистицизма лирического героя. В стихах Клюева высказана высокая Аввакумова идея о сораспятии смертного с Христом, она же звучит и в хлыстовских псалмах. В творчестве Клюева очевидна мистификация его отношения к Христу, вернее - их отношений с Христом. ... У апостола Павла, по А. Швейцеру, нет мистики единения с Богом, "но есть мистика единения со Христом, благодаря которой человек и вступает в общение с Богом"223. Швейцер обращался к словам апостола: "Законом я умер для Закона, чтобы жить для Бога. Я сораспялся Христу. И уже не я живу, но живет во мне Христос" (Гал. 2: 19-20). Глубокий смысл извлек он из следующий тезы апостола: "Ибо все вы сыны Божии по вере во Христа Иисуса, все вы, во Христа крестившиеся, во Христа облеклись. Нет уже иудея, ... ибо все вы одно во Христе Иисусе" (Гал. 3: 26-28). Однако, как мы видим,  $\mathfrak{L}$  – тончайшая и хрупкая грань между единением как согласием, принятием идеи и единением как равенством, которое проявляется в религиозных чувствах... Швейцер указал на телесную сопричастность избранных друг другу и Христу. Однако нет и речи об экстазе соития. Апостол говорил: "Но те, которые Христовы, распяли плоть со страстями и похотями. Если мы живем духом, то по духу и поступать должны" (Гал. 5: 24-25). Клюев же поступал "со страстями"»<sup>224</sup>.

Почему Клюев, явно ориентирующийся прежде всего на образ апостола Павла, нарушает традиционные представления о Божественных абсолютах?

<sup>224</sup> Солнцева Н. М. Указ. соч. С. 35–36.





 $<sup>^{223}</sup>$  Швейцер А. Мистика апостола Павла // Швейцер А. Благословление перед жизнью. М., 1992. С. 245. Цит. по: Солнцева Н. М. Указ. соч. С. 35.





Ранее говорилось, что разрыв с традиционной конфессией влечет за собой равенство между верой и знанием и соответственно предполагает уподобление поэта апостолу Фоме, к аргументам которого и отсылает читателей первая строка стихотворения.

Фома не поверил сообщению о воскресении Христа. Доказательство для него одно: телесный контакт с Учителем: «...если не увижу на руках Его ран от гвоздей, и не вложу перста моего в раны от гвоздей, и не вложу руки моей в ребра Его, не поверю» (Ин. 20: 25). Появившись через 8 дней, Иисус сказал Фоме: «...подай перст твой сюда и посмотри руки Мои; подай руку твою и вложи в ребра Мои; и не будь неверующим, но будь верующим» (Ин. 20: 26–27).

Так и Клюев усомнился в том, что с Христом возможно только единение в духе, что и отразилось в его поэтическом творчестве в целом и в финальном стихотворении цикла «Спас» в частности. Один из самых глубоких исследователей поэзии Клюева Борис Филиппов в последнем усмотрел стремление «разрушить переборки между отдельным "я", разрушить их рождениями или песнями, волхованием стиха, одержимостью плоти, опьянением, одержимостью вакхнических кружений - все равно, - лишь бы разбить! ... вложить дерзновенно персты в живые раны Христа, прикоснуться к живой плоти Мира и Бога. Все это роднит Клюева с безымянными строителями новгородского храма "во имя Уверения неверного апостола Фомы" (1199), с религиозным материализмом Федорова, с мистическими сектами, стремящимися также вложить и свои персты в живую плоть Господа и мира. И, конечно, роднит Клюева с В. В. Розановым острое чувство органической связи - и трагического разлада - религии и пола, вернее, христианства и пола»<sup>225</sup>.

 $<sup>^{225}</sup>$  Филиппов Б. А. Николай Клюев. Материалы для библиографии // Клюев Н. Сочинения / Под общ. ред. Г. П. Струве и Б. А. Филиппова. Т. І. Мюнхен, 1969. С. 79–80.









Клюев пишет, что именно через союз с мужчиной произошло «осознание себя человеком». Это случилось «в теплой закавказской земле, в ковровой сакле прекрасного Али. Он был родом из Персии и скрывался от царской печати (высшее скопчество, что полагалось в его роде Мельхиседеков)» (30).

Н. М. Солнцева и В. П. Гарнин указывают, кто такой был Мельхиседек, но не говорят, кто такой Али, видимо, полагая, что Клюев выбрал популярное восточное имя. Однако это не так. Али – «в мусульманской традиции мифологизированный образ двоюродного брата и приемного сына Мухаммада, женатого на его дочери Фатиме. Исторический Али был убит в 661 году. Начало его мифологизации было положено последователями "партии Али" (ши'а Али, шииты), сложившейся в ходе исторической борьбы в халифате. Шииты почитают Али как святого, особыми узами "близости" связанного с Аллахом, как праведника, воина и вождя; право на руководство мусульманской общиной признается только за Али и его потомками от Фатимы – носителями "света Мухаммада". ... В некоторых мусульманских сектах Али считается живым воплощением Аллаха»<sup>226</sup>.

Как видим, Клюев выбрал не просто популярное на Востоке имя, он выбрал сакральное имя. Но это имя – мусульманское, его носителя можно представить потомком Али или его новым земным воплощением, но сложно представить потомком из рода Мельхиседеков.

В «Мифологическом словаре» под редакцией Е. М. Мелетинского Мельхиседеку (Малкицедеку) посвящена большая статья, подписанная авторитетным ученым С. С. Аверинцевым. Попробуем извлечь из нее то, что проливает свет на клюевский текст.

Обратимся сначала к самой общей характеристике: «Мельхиседек (царь мой – праведность, теофорное имя, включающее название общесемитского божества), в преданиях

<sup>&</sup>lt;sup>226</sup> Мифологический словарь. М., 1991. С. 30-31.









иудаизма и раннего Христианства современник Авраама, царь Салима (Шалема, будущего Иерусалима), священно-служитель предмонотеистического культа Эльона (в русском переводе – "бога всевышнего"), отождествленного библейской традицией с Яхве, а в раннехристианской среде есть подобие Иисуса Христа»<sup>227</sup>.

Важно, что имя Мельхиседека упоминается в Библии, что его особо выделяет апостол Павел, повторяя на свой лад христианина характеристику, данную ему в псалме Давида: «Так и Христос не Сам по Себе присвоил славу быть первосвященником, но Тот, Кто сказал Ему: Ты Сын Мой, я ныне родил Тебя, как и в другом месте говорит: Ты священник во век по числу Мельхиседека» (Евр. 5:5-10)<sup>228</sup>.

Для нас особенно значимо то, что в ряде древних текстов Мельхиседек рассматривается как «прототип мессии». С наибольшей силой такая точка зрения выражена в кумранском тексте «Мидраш Мельхиседек», где избранники Яхве названы «людьми жребия Мельхиседека», мессианское время искупления обозначается как «год благоволения Мельхиседеку», а сам Мельхиседек выступает как небожитель, глава «вечных ангелов» и совершитель эсхатологического возмездия»<sup>229</sup>.

Характеристика Мильхиседека как «главы вечных ангелов», на наш взгляд, проецируется на следующие строки: «Али полюбил меня так, как учит Кадра-ночь, которая стоит больше, чем тысячи месяцев. Это скрытное восточное учение о браке с ангелом, что в русском белом христианстве обозначается словами: обретение Адама...» (30–31).

Итак, Али – потомок того Али, что особыми узами связан с Аллахом, приемный сын Мухаммада (Мухаммеда), основателя

<sup>229</sup> Мифологический словарь. С. 359.





<sup>&</sup>lt;sup>227</sup> Мифологический словарь. С. 358–359.

<sup>&</sup>lt;sup>228</sup> Аверинцев С. С. София – Логос. Словарь. Киев, 2000. С. 129. Цит. по: Солнцева Н. М. Указ. соч. С. 14.





ислама. Он же – потомок предтечи мессии, почитаемый иудеями и христианами. Он же должен подвергнуться оскоплению, что говорит о принадлежности рода к скопцам.

Это противоречие не смущает Клюева. Названные в тексте религиозные центры, которые посетил герой, относятся к разным конфессиям. Но как ни разнятся традиционные религии и секты, все они прежде всего являются восточными учениями. И Али выступает в роли проводника героя в познании скрытного вселенского восточного учения о браке с ангелом, которое свершается в Кадра-ночь, в «ночь могущества Аллаха, когда после сорокадневного поста Господь, послав к Мухаммаду ангела Джабраила (что соответствует библейскому архангелу Гавриилу), вложил в сознание, в уста пророка коран»<sup>230</sup> – вложил в уста Слово.

Как видим, данная информация подтверждает предположения, что Али есть лицо сакральное, причем принадлежащее изначально к мусульманству. То, что в эту ночь господствует ангел, еще раз позволяет связать этот образ и с образом Мельхиседека.

Остается вопрос о браке поэта и Али. Имеется ли в виду однополая мужская любовь или близость в Духе?

В результате брака с ангелом Али поэт обрел в себе Адама, т. е. осознал себя в качестве венца Божественного творения: заново духовно родился. Текст, безусловно, эротичен. Но эрос распространяется не только на плотские отношения, но практически на всё духовное поле человека. Не будет натяжкой сказать, что отношение святых к Церкви – Невесте Христовой, безусловно, эротично. Мистический эрос пронизывает и многие произведения светской литературы. В частности, назовем роман Ф. Достоевского «Идиот», герой которого так и не познал плотской любви. Однако его духовное влечение к Настасье Филипповне и Аглае тоже не было чувством, которое обычно называется платоническим, оно было чувством

<sup>&</sup>lt;sup>230</sup> Солнцева Н. М. Указ. соч. С. 51.









«любви христианской». Не случайно он говорит о себе: «...я... был счастлив иначе» $^{231}$ .

Тринадцатый абзац «Записей» представляет собой одну строку: «Али заколол себя кинжалом...». Эта строка в «Записях» не находит пока адекватного объяснения: из страха оскопления? потому что выполнил земную миссию? из-за любви к поэту?

Ответ на этот вопрос и на вопрос о типе отношений дает «Гагарья судьбина», где опять появляется образ Али, но не один, а в числе восьми юных турков, у которых русский юноша вызвал вполне определенный интерес.

Если в тексте I подчеркивалось сакральное происхождение Али, богатство его родителей, которые «через верных людей пересылали ему серебро и гостинцы для житейской потребы» (30), то здесь на первый план выступает описание его внешности и способность побороться за своего возлюбленного. Если в первом случае ощущается необходимость понять образ через систему сакральных образов, то во втором – через ассоциативный ряд, связанный с русской классической литературой, воспевшей Кавказ как землю любви.

Однако отсылка к Библии есть и здесь: предшествующая эпизодам любовных утех сцена встречи с раввином со змеем в руках может рассматриваться как встреча с искусителем. Где есть искуситель – должно быть и яблоко! Оно и появляется, но не на древе познания, а в руках желающих его любить («Кажется, что это были турки»): «...они обступили меня, стали трепать по плечам, ласкать меня, угощать яблоками и рассыпчатыми белыми конфектами» (34–35).

Легкость, с которой герой соглашается на сексуальные отношения, не может объясняться только обстоятельствами: «Я был голоден и без денег, а идти мне было всё равно куда» (35). Главное в другом: он обрел в себе Адама и потому

 $<sup>^{231}</sup>$  Кунильский А. Е. Эротическое поведение князя Мышкина в христианском контексте // Евангельский текст в русской литературе. Петрозаводск, 2005. Вып. 4. С. 334–344.









должен познать земное наслаждение. К тому же среди турок был Али, видимо скрывавшийся от преследования. То, что нельзя свершить с Али из рода Мельхиседеков, возможно с Али-оборванцем. За браком в духе последовал брак в плоти.

Итак, любовные похождения поэта являются своеобразной альтернативой русской литературе, воспевшей любовь русского героя к красавице Кавказа. Альтернативой и вызовом традиции: восемь мужчин борются за сердце поэта – ватага «смуглых, оборванных мальцев...» (34) (ср. у Лермонтова описание Казбича: «смуглая рожа, оборванный, грязный, как всегда»).

Али у Клюева: «...самый красивый из них с маковыми губами и как бы с точеной шеей, необыкновенно легкий в пляске и движениях...»; «...я утешаюсь образом Али, похожего на молодой душистый кипарис» (35). Бэла у Лермонтова: «...она была хороша: высокая, тоненькая, глаза черные, как у горной серны, так и заглядывали к вам в душу... нам поет песни иль пляшет лезгинку... А уж как плясала! Видел я наших... барышень ... только куда им! Совсем не то!...»<sup>232</sup>.

Казбич убивает Бэлу, мстя таким образом Печорину. Али уходит из жизни сам: «...он искал меня по всему Кавказу и южной России и застрелился от тоски».

Завершая свой «кавказский роман», Клюев пишет: «Скала, скрывающая жгучий ключ, была пробита. Передо мною раскрылся целый мир доселе смутных чувств и отныне осознанных прекрасных путей» (35).

Эротическое начало присутствует в Библии, ее составной частью является Книга Песни Песней Соломона. Клюев рискнул написать о любви мужчины к мужчине<sup>233</sup>. Видимо,

<sup>&</sup>lt;sup>233</sup> В числе любимых поэтов Клюева назван Верлен. Безусловно, Клюев был очарован музыкальным строем французской поэзии. Но нельзя не согласиться с Н. М. Солнцевой, что это имя является сигналом для читателя, желанием рассказчика указать на свое «зеркало» – на особые отношения Верлена и Рембо. См.: Солнцева Н. М. Указ. соч. С. 81–88.





<sup>&</sup>lt;sup>232</sup> Лермонтов М. Ю. Герой нашего времени // Стихотворения. Поэмы. Маскарад. Герой нашего времени. М., 1972. С. 593, 576, 592.





полагая, что плану Бога – «усовершенствование, раскрытие красоты лика Божия» – это не противоречит. Испытания героя, в том числе и любовью, являются составной частью духовной инициации, в результате которой он заново родился: «Теплый животный Господь взял меня на ладонь свою, напоил слюной своей, облизал меня добрым родимым языком, как корова облизывает новорожденного теленка» (35).

Традиционно в русской литературе XIX века кавказская тема связана с мотивом плена. В роли «кавказского пленника» побывал и молодой Клюев. Остро драматическую ситуацию «арест – побег» рассказчик укладывает в одно предложение: «Меня арестовали на Кавказе; по дороге в тюрьму я угостил конвойных табаком с индийским коноплем и, когда они забесновались, я бежал от них...» (31).

В «Записях» не сказано, за что арестовали. Его просто не могли не арестовать, ибо незадачливым и алчным конвойным был нужен выкуп, его они и получили: и под действием наркотического вещества показали свою подлинную – бесовскую – сущность.

Этот арест стал прелюдией мученического пути, который также выпал на долю Клюева: не мог не выпасть, ибо пришел его черед пострадать.

# § 5. Испытание пятое. Муки

В послесловии к «Записям» об этом сказано одним словом: «тюрьма» (31), одним словом упомянуто в тексте VI («тюрьма») (46) и тремя в тексте VIII: «солдатчина, царская тюрьма» (47). Уточнение «царская» в 1930 году стало необходимым, поскольку советская тюрьма постепенно поглощала одного человека за другим. Развернутое описание мук дано в 7-й главке «Судьбины», полностью посвящен острожной жизни «Автобиографический отрывок».

По словам рассказчика, муки выпали на тот же год, что и любовь: «Впервые сидел я в остроге 18 годов от роду...» (42).









В «Судьбине» не сказано, за **что, где** и **когда** сидел Клюев, ибо для того, кого избрала святость, значимо не конкретное наказание, а высокое страдание за веру.

Именно потому речь идет о «хожении по мукам» в главке 7-й, так как *семерка* была «связана с учением о свойствах Духа Святого и с христианской этикой и потому знаменовала собой высшую степень познания Божественной тайны и достижения духовного совершенства...»<sup>234</sup>. Оное же без мук телесных и духовных не дается.

Открывается главка обобщенной картиной «хождения по мукам» страдальца Николая: «Как русские дороги-тракты, как многопарусная белянная Волга (т. е. наводненная плоскодонными несмолеными суднами для сплава лесных материалов. – Е. М.), как бездомные тучи в бесследном осеннем небе – так знакомы мне тюрьма и сума, решетка в кирпичной стене, железные зубы, этапная матюжная гонка. Мною оплакана не одна черная копейка, не один калач за упокой, за спасение "несчастненькому, молоденькому"» (38).

Вся Россия – это этап: на земле, на воде, на небе, где мечутся погоняемые бесами сироты-тучи («бесъдомные тучи»)<sup>235</sup>, где плачет страдалец и молятся за его спасение простые люди, помнящие православный обычай: подать «несчастненькому» одну копеечку, сунуть в руки калачик.

Если в «Судьбине» только сказано, что «три раза я сидел в тюрьме» (38), и описываются общие для всех заключений муки осужденного, то в «Отрывке» дается более детальная картина каждого из заточений. Датируется время: поэту 18 лет. Если иметь в виду тюрьму, в которой действительно сидел поэт, то это было в 1906, на 22-м году его жизни. Верный себе рассказчик уменьшил возраст на 3 года.

 $<sup>^{235}</sup>$  О значении приставки «без(бес)» смотри: Маркова Е. И. Творчество Николая Клюева... С. 90.





<sup>&</sup>lt;sup>234</sup> Кириллин В. М. Указ. соч. С. 12.





За что сидел, об этом Клюев опять-таки умалчивает, хотя указание на то, что был осужден за революционную деятельность в 1906 году и отсидел свой шестимесячный срок сначала в Вытегорской, а затем в Петрозаводской губернской тюрьме, подняло бы его авторитет в глазах властей и многих читателей. Правда, намек на политическую деятельность содержится в словах: «Начальство почитало меня опасным и "тайным"» (42). Так обычно характеризовали государственных преступников.

Святой всегда страдает за веру, и та деятельность, которой тогда Клюев занимался, была на тот момент составным ее элементом, но никак, по его убеждению, не работала на будущую государственную политику Страны Советов.

В «Судьбине» есть намек на «кавказский» след. Он присутствует в описании полюбившего юношу сотюремника. «Убийца и долголетний каторжник Дубов сверкал на меня ореховыми глазами на получасных прогулках по казенному булыжному двору, присылал мне в камеру гостинцы: ситный с поджаристой постной корочкой и чаю в бумажке... Упокой его, Господь, в любви своей! А в поминанье у меня с красной буквы записано: убиенный раб Божий Арсений» (38). «Ореховые глаза», имя, склонность к однополой любви связывают этот тюремный эпизод с кавказскими «страданиями» поэта.

Дотошный К. М. Азадовский и здесь «уличает» Клюева: «В "Ведомости справок о судимости..." за 1890-1906 гг. Арсений Дубов не значится»

Но вряд ли это имя было данным преступнику от рождения. Обычно «в миру» уголовники пользовались «кликухами» или другими именами. Имя «Арсений» в переводе с греческого означает «мужественный, мужской». В сочетании с фамилией «Дубов» ощущение мужественности только усиливается. К тому же в Грузии популярно имя Арсен,

<sup>&</sup>lt;sup>236</sup> Азадовский К. «Гагарья судьбина»... С. 168.









производное от «Арсений» (ср.: Арсен – дуб // Али – ки-парис).

У грузин популярна героическая поэма «Сказание об Арсене», повествующая о разбойнике (типа Робина Гуда), который «Все, что взял... у богатых, Раздал тем, кто обездолен...». Будучи широким по натуре, «Всех прохожих и проезжих Он поит и угощает». Не раз он был закован в кандалы и знает, что по пятам его ходит смерть: «Братья! Коль убьют Арсену, За душу его молитесь»<sup>237</sup>. Смертью героя и завершается поэма, начинается же она с похищения милой, которую не отдавал за него замуж князь.

В тексте не сказано, за что осужден Дубов. Возможно, его «преступления» – на деле подвиги благородного разбойника. Во всяком случае он щедр и любвеобилен и заслужил поминания.

Также не указано, **где** сидел в третий раз Клюев, может, в том же Кутаисе, куда «он благополучно добрался», убежав от конвойных, и где он «жил некоторое время у турецких братьев-христиан...» (31).

Но поскольку поэт отсылает читателя к своим песням, в которых «все выражено» (31, 46), к стихам, где все муки «рассказаны» (47), то следует вспомнить о них и нам. В таких стихотворениях, как «Прогулка» (1907) и «Я надену черную рубаху» (1908), нет ни одного намека на присутствие кавказской символики. Память узника все время воспроизводит образ «девушки-голубки», северного пейзажа, русской песни, которые так близко и так далеко.

Сердца сон, кромешный, как могила! Опустил свой парус рыбарь-день. И слезятся жалостно и хило Огоньки прибрежных деревень (43, 115).

 $<sup>^{237}</sup>$  Сказание об Арсене. Грузинская народная поэма / Перевод В. Державина // Героический эпос народов СССР. Т. II. М.: Худ. лит-ра, 1975. С. 188, 195.









Поэтому слова: «Когда перевозили из острога в губернскую тюрьму, то заковали меня в ножные кандалы, плакал я, на цепи свои глядя» (42) – в сознании читателя соотносятся с его первой судимостью. Что касается каторжника Дубова, то, возможно, с ним судьба свела поэта в Харьковской каторжной тюрьме.

По имеющимся документам ни в тюрьме финского городка Сен-Михеле, ни в Выборгской крепости, входившей тогда в Княжество Финляндское, Клюев не сидел, как нет его фамилии в списке осужденных Харьковской каторжной тюрьмы и в Даньковском остроге Рязанской губернии.

Тюрем насчитали уже шесть, хотя в «Судьбине» сказано: «Три раза я сидел в тюрьме» (38). Впрочем, эта неточность мотивирована: по две тюрьмы на три судимости.

Вторую судимость герой получил за отказ исполнять воинскую повинность, что соответствует действительности. Юноша следует христианской заповеди: «Не убий!», за что и подвергся остракизму: «Когда пришел черед в солдаты идти, везли меня в Питер, почитай 400 вер<ст>, от партии рекрутской особо, под строжайшим конвоем...» (42). Невзирая на это, он по прибытии в Сен-Михеле стоит на своем: «...порешил не быть солдатом, не учиться убийству, как Христос велел и как мама мне завещала. Стал я отказываться от пищи, не одевался и не раздевался сам, силой меня взводные одевали; не брал я и винтовки в руки» (42–43).

За неповиновение последовало наказание: побои, тюремное заключение и суд, о котором сказано в «Судьбине»: «Помню офицерский дикий суд над собой за отказ от военной службы... Четыре с половиной года каторжных работ...» (38).

Потаённый смысл испытания познается через семантику чисел. Так, число 400, повторяясь в «Судьбине» дважды (400 земных поклонов, 400 верст по этапу), отсылает читателя к древнееврейскому алфавиту, где оно обозначает букву «тав». Графически «тав» воспроизводила форму древнего трехконечного креста (Т), на котором распинали осужденных. Так-









же у иудеев он являлся символом ожидаемого мессии, спасения и вечной жизни» $^{238}$ .

У христиан крестные муки Спасителя, как было сказано ранее, соотносились с девяткой. Напоминаем, что возраст героя проецируется именно на это число  $(18=9\times2)$ . Через земные поклоны соловецкого послушника и хожение по мукам рекрута-узника он уподобляется страждущему Христу. Усиливают сокрытую «в глубине строки» параллель тройка, означающая в данном контексте человеческую душу, и четвёрка, указывающая, кому из смертных под силу эти испытания.

Судя по средневековой христианской литературе, четвёрка сопутствовала Александру Македонскому, поддерживала в сознании тогдашнего читателя образ «мужественного, мудрого, справедливого, покорившего весь мир, непобедимого и тем не менее подвластного высшим законам бытия героя»<sup>239</sup>.

С одной стороны, семантика чисел указывает на ипостаси героя цикла: и Бог, и царь, и человек, побежденный и непобедимый. С другой – налицо противоречие. Александр Македонский – великий полководец, здесь же юноша отказывается нести воинскую повинность. Но через это противоречие обнажается суть предназначения: его «вводили в воинствующую вселенскую церковь», где герою отводилась роль небесного воина на земле.

Не к своим ли небесным сотоварищам поэт обращается в 1912 году:

Братья-воины, дерзайте Встречу вражеским полкам!

Не они ли приближают победы час через «смертельный терн и гвозди» (98, 153–154).

<sup>&</sup>lt;sup>239</sup> Кириллин В. М. Указ. соч. С. 12, 24–26.





<sup>&</sup>lt;sup>238</sup> Кутковой В. С. Указ. соч. С. 164–165.





Поэтому логично упоминание тюрьмы в Сен-Михеле – в городе святого Михаила и для Клюева, безусловно, городе архангела Михаила, предводителя небесного воинства и... посредника между Богом и Поэтом!

С начертаньем белый камень Мне вручил Архистратиг (40, 110).

Упоминание шведских магазеев петровских времен и крепости в Выборге, относящихся территориально к Финляндскому княжеству, необходимо рассказчику, чтобы показать не просто чужое, а чуждое западное пространство, отвоеванное в былые времена царем-антихристом. Поэтому и дух здесь иной – «гробный».

Ассоциируется это тюремное «гробное» пространство с мертвым пространством Шильонского замка, где «меж камней» узник сам становился «хладным камнем»<sup>240</sup>: если не умирал физически, то погибал духовно. Почему? Клюев-читатель ответил бы однозначно: потому что утратил веру в Господа, отказался от крестного пути небесного воина.

Победить в этом пространстве смерти можно, только опираясь на национальный идеал, поэтому Клюев описывает свои страдания в характерной для жанра жития стилистике. Здесь типичные повторы, выражающие душевное состояние узника: «...плакал я, на цепи свои глядя» (42); «...ночью плакал на голых досках нар...» (43); «Бедный я человек! Никто меня не пожалеет...» (43); «Бедный я человек!» (43). Клюевское описание вновь отсылает читателя к «Житию протопопа Аввакума». Сравним: «Тут паки горе!»; «Ох, горе!»; «О, горе стало!»<sup>241</sup>.

Описывая места заключения, Клюев воспроизводит реальную обстановку, но с привычными для житийной литературы акцентами: содержался он в «мерзлой каменной дыре» (43). Хотя, по мнению В. П. Гарнина, Клюев в Выборгской крепости,

<sup>&</sup>lt;sup>241</sup> Житие протопопа Аввакума. С. 634, 635, 638.





 $<sup>^{240}</sup>$  Байрон Д. Г. Шильонский узник // Поэзия английского романтизма. М.: Худ. лит-ра, 1975. С. 337.





скорее, отбывал наказание на гауптвахте<sup>242</sup>, автор пишет о «гранитном колодце», где «лязгал кандалами на руках и ногах...» (43). Чтобы усилить впечатление, он описывает саму крепость: «...построена из дикого камня, столетиями ее век мерить» (43).

Сравним с «Житием протопопа Аввакума»: «...на чепи кинули в темную палатку»; «И сидел до Филиппова поста в студеной башне»; «...Аввакума посадить в землю в струбе...»<sup>243</sup>.

Обязательное для житий описание мук включает истязания. У Клюева: «...побои под микитку, взглезь по мордасам, по поджилкам прикладом...» (43). К Клюеву применяли древнейшее из наказаний: «Схватит тебя за шиворот да и ну солью голову намыливать; потом сиди и чисти всю ночь по солинке на ноготь...» (38). В Библии о вечности мучений грешников в гиенне огненной сказано: «...всякий огнем осолится и всякая жертва солью осолится» (Мк. 9: 49). Здесь грешник судит праведника. У Аввакума: «...за волосы дерут, и по бокам толкают, и в глаза плюют»<sup>244</sup>. У протопопа подобных описаний множество, все он стоически переносил. Клюев также пишет, что во время избиения «молчал» (43).

Но Аввакум не молчал - он молился! Он ежесекундно призывал Господа и веровал в него. Веровал и Клюев, о чем в «Судьбине» сказано так: «Каменный сундук, куда меня заперли, заковав в кандалы, не заглушил во мне словесных хрустальных колокольчиков, далеких тяжковеющих труб» (38).

Подвиг во имя веры сулит спасение не только на небе, но подчас дарует мученику чудесное избавление на земле. В соответствии с житийным каноном текст повествует: «Шесть месяцев вздыхали небесные трубы, и стены тюрьмы наконец рухнули. Людями в белых халатах, с золотыми очками на глазах, с запахом смертной белены и йода (эти дурманы знакомы мне по сибирским степям) я был признан малоумным и отправлен этапом за отцовской порукой в домашнее загуберье» (38).

<sup>&</sup>lt;sup>244</sup> Там же. С. 635.





<sup>&</sup>lt;sup>242</sup> Гарнин В. П. Примечания (Сд). С. 455. <sup>243</sup> Житие протопопа Аввакума. С. 635, 640, 663.





Но эти строки, являясь непременными звеньями житийного канона, являются и скрытыми библейскими цитатами, что и отметил К. М. Азадовский: «Клюев использует здесь библейское предание о стенах иерихонских, рухнувших в седьмой день при звуках трубы (Нав. 6: 19). С другой стороны, уподобляя звучащие в нем "словесные хрустальные колокольчики небесным тяжковеющим трубам", Клюев как бы воспринимает себя самого одним из ангелов Апокалипсиса»<sup>245</sup>.

На то, что герой идентифицирует себя с ангелом, нами было указано в отличие от К. М. Азадовского не раз. Здесь узник не столько думает о своей ангелической сути, сколько слышит пророчества Ангела, позволяющие ему уверовать в свой поэтический дар.

«И видел я другого Ангела, сильного, сходящего с неба, облеченного облаком; над головою его была радуга, и лице его как солнце, и ноги его как столпы огненные, в руке у него была книжка раскрытая. ... И голос, который я слышал с неба, опять стал говорить со мною, и сказал: пойди, возьми раскрытую книжку из руки Ангела, стоящего на море и на земле. И я пошел к Ангелу, и сказал ему: дай мне книжку. Он сказал мне: возьми и съешь ее; она горька во чреве твоем, но в устах твоих будет сладка, как мед. И взял я книжку из руки Ангела, и съел ее, и она в устах моих была сладка, как мед; когда же съел ее, то горько стало во чреве моем. И сказал он мне: тебе надлежит опять пророчествовать о народах и племенах, и языках и царях многих» (Откр. 10: 1–2; 8–11).

И голос, и Ангел обращались к Иоанну Богослову. Клюев отождествлял себя и с ним: осознание своей миссии на земле и поддерживало его в горькие дни испытаний. И тогда страшные муки претворялись под его пером в сладчайший мед поэзии.

<sup>&</sup>lt;sup>245</sup> Азадовский К. «Гагарья судьбина»... С. 165.





робина до гиноко прина, и , гто в уписта по памо, так видуния велоиопида опресенния сиет в жибной квашение

Менения робина робина, пот поми на
им не памина когда. Гоборника, что прояза
тебе текой каку забрене, как о Крещония
ка пројеју не памино, как теке родина.

А нестоват мене виска Увека - болен
угодница - как се збами. Я без мика о бух
чодов памно себя.

Примот мана высучна по васочнику мамуника Ябесадния меня на метекру и дала в руку творожный колов и говорит: "Гістий, заужить, весовник и сли колов и покры колова не с'еще, с метания не выходий Я сще букв не знам, гитами по умаг, а так смотрые в васовник и пою машть, которые знам не памения и по-

# Первый лист «Гагарьей судьбины»

(текст в записи Н. И. Архипова; заголовок и орнамент выполнены, по-видимому, самим Клюевым)











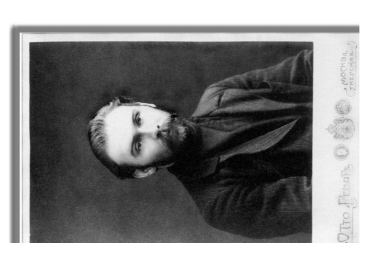
Клюевская Олония







Родители Н. А. Клюева – Парасковья Димитриевна и Алексей Тимофеевич



Н. А. Клюев. 1912 год







Деревня Желвачёво. Здесь жил Н. А. Клюев. Литография В. А. Ветрогонского. 1994 год



Интерьер избы в деревне Разбойщина (под Саратовом), где Клюев отдыхал летом. Рисунок А. Н. Яр-Кравченко







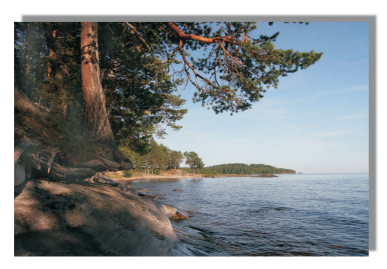
**Н. А. Клюев (слева) и Н. И. Архипов.** Фотография. Вытегра, 1922(?)



Н. А. Клюев на вытегорском кладбище. 1919–1921







**Берег Онежского озера в районе Муромского монастыря.** Фото И. Георгиевского



**Гора Андома на берегу Онежского озера.** Фото Н. М. Солобай. 2003 год











Соловецкий монастырь



**Соловецкий монастырь. Строительные работы.** Фото С. М. Прокудина-Горского. 1911–1914 годы













Виды Соловецкого монастыря. Фото И. Георгиевского













**Муромский монастырь.** Живописное изображение начала XX века и фотография











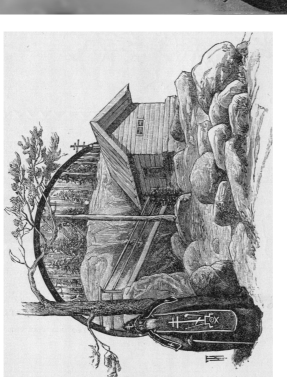
Палеостровский монастырь. Оригинальный рисунок В. Павлова, гравер Шюблер



Палеостровский монастырь







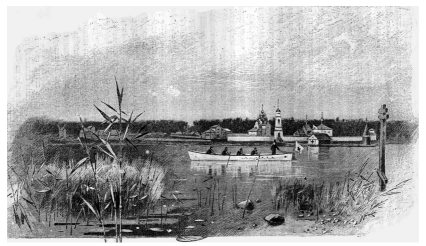
Пещера преподобного Корнилия, близ Палеостровского монастыря. Оригинальный рисунок И. Тюменева, гравер Пястушкевич



Клюев читает поэму. Саратов. 1931 год







Климецкий монастырь



Акварель Н. А. Клюева









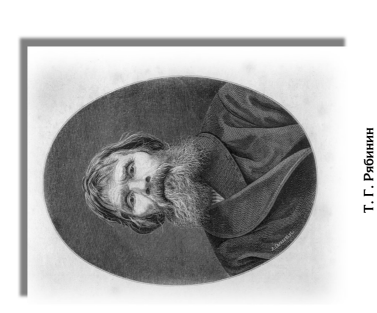


А. И. Авдышев. Кижи. Гравюра



















# ФОЛЬКЛОРНО-ЛИТЕРАТУРНЫЕ ИСТОЧНИКИ И КОНТЕКСТЫ РОДОСЛОВНЯ НИКОЛАЯ КЛЮЕВА

ГЛАВА III





















### Я – Человек

# § 1. Образ мужика в русской литературе и родословии Клюева

**В**опрос о том, что есть человек, кто есть человек, остро стоял в гуманитарной науке и в искусстве на рубеже XIX–XX веков. И вне ответа на поставленные в те годы вопросы трудно представить родословие Николая Клюева. Наиболее ярким выразителем антропологической концепции в литературе был Максим Горький, поэтому считаем необходимым представить краткое изложение его позиции.

Изначально заявленный в творчестве Горького антропоцентризм профессор Иерусалимского университета Михаил Агурский рассматривает в ряду русских (и не только русских) богоборческих ересей. Он напоминает, что «богоборческие мотивы были весьма заметны в истории русской культуры, и несмотря на это многие богоборцы, многие еретики занимают в ней почетное место и ими не стыдится восхищаться даже православное духовенство как "совопросниками Божиими"»<sup>1</sup>. Полагая, что Горький вправе занять почетное место в строю выдающихся русских еретиков XX века, ученый называет их имена: Розанов, Брюсов, Есенин, Скрябин, Вернадский, Циолковский и Клюев. Для нас важно, что поэт-сектант

 $<sup>^1</sup>$  Агурский М. Великий еретик / Горький как религиозный мыслитель // Вопросы философии. 1991.  $N^2$  8. С. 74.









и прозаик-богоборец увидены исследователем в одном религиозно-философском контексте.

М. Агурский верно пишет, что «Горький не только не принимал существующую социальную или политическую систему. Он не принимал существующий мир в целом. Горький мог легко прийти к отрицанию окружающего мира на основании собственного жизненного опыта, но он впитал много идей, приведших его к убеждению, что коренной причиной мирового зла, является сама природа, и ее-то и нужно полностью преобразовать. Человечество собственными усилиями должно создать Новую Землю и Нового Человека»<sup>2</sup>.

В романтических произведениях раннего периода он воспевал мятежного человека, свободного от заблуждений предков и смело шагающего по жизни. В поэме «Человек» (1904) он поет хвалу новому человеку: «... – Настает день – в груди моей сольются в одно великое и творческое пламя мир чувства моего с моей бессмертной Мыслью, и этим пламенем я выжгу из души все темное, жестокое и злое, и буду я подобен тем богам, что Мысль моя творила и творит!

- Все - в человеке, все - для Человека!

...подняв высоко гордую голову, он медленно, но твердыми шагами идет по праху старых предрассудков, один в седом тумане заблуждений...

Так шествует мятежный Человек – вперед! и – выше! всё – вперед! и – выше!» $^3$ 

Безусловно, этот апофеоз Человеку навеян влиянием Ницше. Но прав современный горьковед В. А. Злобин, который полагает, что от увлечения Ницше молодой писатель переходит к полемике с ним, ибо автор поэмы «Так говорил Заратустра», признает только свое Я и того другого, который может быть его спутником – сосозидателем. «В отличие от Заратустры Горький никогда "не терял надежды найти точку сопри-

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Горький М. Собр. соч. в 16 томах. Т. III. М.: Правда, 1979. С. 423.





<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Агурский М. Указ. соч. С. 55.





косновения" с народом, "почву", на которой можно было "сойтись и понять друг друга" $_{\rm y}^4$ . По этой же причине он разочаровался в философии Штирнера, у которого гимн личности превратился в гимн индивидуализму.

В 1902 году Горького привлекает прямо противоположное мировоззрение, изложенное в книге итальянского революционера Иосифа Мадзини «Об обязанностях человека»: «Пусть люди поймут, что они сыны одного Бога и призваны выполнять один закон здесь, что каждый должен жить не для себя, а для других; что цель существования не в том, чтобы быть более или менее счастливым, но сделать себя и других более добродетельными; бороться против встречающихся повсюду несправедливостей и заблуждений есть не только право, но и обязанность, обязанность всей жизни, пренебрегая которой, мы неизбежно грешим»<sup>5</sup>.

Пафос Мадзини был ориентирован на коллективное переустройство мира, и это не могло не нравиться Горькому. Идеи века питали горьковскую концепцию человека, обогащали его представление об идеале, который трансформировался из человека с маленькой буквы в Человека с большой буквы<sup>6</sup>, о рождении которого он впервые поведал в монологе Сатина, «где наиболее ярко отразилась и полемика с Ницше и Штирнером (Что такое человек?.. Это не ты, не я, не они... Нет!) и солидарность с Мадзини и ... Ницше (это ты, я, они, старик, Наполеон, Магомет ... в одном!.. Существует только человек, все же остальное – дело его рук и его мозга!.. Я всегда презирал людей, которые слишком заботятся о том, чтобы быть сытыми... Не в этом дело! Человек – выше сытости!..)»<sup>7</sup>.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> Там же. С. 33.





<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Злобин В. А. К проблеме горьковской концепции человека // Вопросы горьковедения. Горький, 1986. С. 26. Ссылки на цитаты из произведений Горького и книги Мадзини см. в тексте данной статьи.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> См.: Злобин В. А. Указ. соч. С. 30.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> Там же. С. 32.





В своей трактовке образа нового человека М. Горький прошел путь от образа Данко к образу Павла Власова, от образа Павла к образу Ленина и вновь поставил вопрос: а возможен ли он, этот новый человек, – в своей финальной тетралогии «Жизнь Клима Самгина».

Но остановимся на начальных тезисах М. Горького. Как видим, в перечислении «человеков» с большой буквы назван даже Магомет (Мухаммад, Мухаммед и др.), основавший, согласно мусульманской традиции, ислам и первое мусульманское государство, но не назван ни один крестьянин. И это показательно. В отличие от «хождения в народ», характерного для передовых людей второй половины XIX века, в начале XX века идеи народолюбия были далеко не в ходу, и представление о мужике было чрезвычайно противоречивым и, скорее, негативным, нежели положительным.

В своем незавершенном цикле очерков «Мужик», два из которых были опубликованы в III и IV номерах журнала «Жизнь» в 1900 году, Горький устами выходца из крестьян дает крестьянам следующую характеристику:

« – Я гордился в ту пору своими знаниями: ничего лучшего, чем они, не было в жизни моей. И, рассказывая о земле (с позиции астрономического познания. –  $E.\,M.$ ), я увлекался до восторга, до забвения, кто я и где. Но в момент наивысшего моего увлечения хозяин («безграмотный мужик и пьяница». –  $E.\,M.$ ) грубо и насмешливо прерывал мой рассказ и посылал меня кормить свиней. Их было семь; они сидели в темном хлеве, они были огромные, прожорливые и страшно злые от темноты. Они бросались на меня, заслышав запах корма, сбивали меня с ног и давили своими тяжелыми тушами. Я падал в грязь хлева и чуть не задохнулся однажды в ней...» 8.

Как видим, сакральное число «семь» здесь приложимо к свиньям, священное дерево «сосна» вспоминается героем в связи с тем, что его однажды отодрали «пучком сосновой

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> Горький М. Собр. соч. в 16 томах. Т. III. С. 313.









лучины по спине, и доктор больницы вынул из моего мяса сорок семь заноз...».

Но несмотря на это, он убежден: «Жизнь все-таки прекрасна! Ведь я пришел снизу, со дна жизни, оттуда, где грязь и тьма, где человек – еще полузверь, где вся жизнь – только труд ради хлеба... Там она льется медленно, темным густым потоком, но и там сверкают на солнце неоценимые алмазы великодушия, ума, героизма, и там есть любовь, и там красота – всюду, где есть человек, есть и хорошее! В крупицах, в малых зернах, да! но – есть! И зерна не гибнут все: они растут и расцветают, и даруют плод своей жизни, о, даруют! Даруют! Поверьте мне, что человек всюду носит в себе бога, и, где бы и в чем бы он ни был, он остается человеком и есть лучшее на земле!» 9.

Шебуев, так звали героя, не ограничился гимном человекумужику, а поставил перед собой задачу: «...расширять дорогу к свету для своего брата – мужика – для брата по крови, оставшегося внизу и позади...»  $^{10}$ .

Но свой проект Шебуев осуществляет, апеллируя не к Богу, а к «золотому тельцу». Заключив союз с богатым купцом, он не стесняет себя моральными обязательствами: хитрит, жульничает. Это развенчание мужика просматривается на протяжении всего творчества Горького, хотя и у него встречаются образы достойных представителей крестьянства.

Поэтому уже первоначальное представление: «Я – мужик, но особой породы» в контексте литературы Серебряного века и первых лет революции, провозгласившей диктатуру пролетариата, звучит полемично.

О сакрализации первой части самоидентификационной формулы нами уже сказано, что касается второй – «особой породы...», то она отсылает нас к произведению, столь любимому Лениным и другими революционерами. «Особенным человеком» в литературе XIX века, как известно, был герой романа Н. Г. Чер-

<sup>&</sup>lt;sup>10</sup> Там же. С. 319.





<sup>&</sup>lt;sup>9</sup> Горький М. Собр. соч. в 16 томах. Т. III. С. 131.





нышевского Рахметов, которому посвящена специальная главка «Особенный человек». Рахметов – выходец из дворян, но стремится походить на крестьянина и гордится, когда его называют «Никитушкой Ломовым», по имени легендарного богатыря. Писатель сакрализует революционеров нового типа, утверждая, что они – «соль соли земли» <sup>11</sup>. (Ср.: «Вы соль земли, – сказал Спаситель Своим ученикам» (Мф. 5: 13).)

Возможно, в самоидентификации Клюева скрыта полемика с Чернышевским: особенный человек не тот, что стремится быть похожим на крестьянина, а сам мужик, но, безусловно, не каждый, а избранный.

Мужик чисто внешне, как правило, олицетворяет собой силу. У героя-рассказчика «кость тонкая», что намекает, скорее, на образ святого, облик которого характеризуется признаками бестелесности.

Но в данном случае интересно знать, какие «стандарты» были характерны для различных слоев населения. Итак, вернемся к внешним характеристикам героя: «...кость у меня тонкая, кожа белая и волос мягкий. Ростом я в два аршина, восемь вершков, в грудях двадцать четыре, а в головной обойме пятнадцать с половиной. Голос у меня чистый и слово мерное...».

Начнем с количественных данных. Аршин соответствует 0,711 м, вершок – 4,4 см, т. е. рост поэта составлял 1 м 77 (78) см, объем груди – почти 106 см (современный 52 размер). Окружность головы – 68 см. По данным очевидцев, Клюев был человеком невысокого роста, но плотного сложения. Здесь же рост для мужчины того времени выше среднего, телосложение для человека с «тонкой костью», «тонкоплечего» (33), «тоненького» (42) все же внушительное. Но, возможно, широкая грудь соотносилась с тонкой талией. О том, что у него большая голова, нигде не сказано, но на фотографиях 1919–1921 годов бросается в глаза очень широкий лоб, благодаря чему создается впечатления о большой (по отношению

<sup>&</sup>lt;sup>11</sup> Чернышевский Н. Г. Что делать? М.: ГИХЛ, 1969. С. 273.









к телу) голове. Это тоже, скорее, соотносится с образом святого. Как известно, на иконе акцентирована прежде всего голова.

Указывая на окружность головы и соответственно на предполагаемую ширину лба, Клюев имел в виду и свои реальные данные, и идеальную портретную характеристику мужика, закрепленную в русской классической литературе. Еще в 1847 году читателя журнала «Современник» поразило тургеневское сравнение орловского мужика с Сократом: «Склад его лица напоминал Сократа: такой же высокий, шишковатый лоб...» («Хорь и Калиныч»). Мало кто помнил, что у тургеневского Хоря был олонецкий предшественник.

Фёдор Глинка в своей поэме «Карелия» (1830) характеризует своего героя – крестьянина так: «Наш Никанор был тверд душою, С холодной умной головою И с сократическим челом!» В «Примечаниях» к поэме автор подчеркивает, что эта характеристика типична для представителей северного края: «Жители Олонецкой губернии отличаются особенным, холодным, рассудительным умом, и сократическое чело (как его видим на бюстах Сократа) часто встречается под шапкою русского крестьянина и есть признак здорового, светлого ума» 14.

Что касается описания волос и голоса, то к нему Клюев возвращается не раз. Известно, что, по народным представлениям, именно в волосах сокрыта жизненная сила человека, поэтому у фольклорных героев и героинь обычно густые золотистые кудрявые шевелюры и косы.

Судя по фотографиям Клюева, он копной волос не обладал даже в молодости. Однако он утверждает: «волос мягкий» (29); «волос у меня был маслянистый» (38). Изменения во внешности он объясняет тем, что в тюрьме старший надзира-

<sup>&</sup>lt;sup>14</sup> Там же. С. 102.





 $<sup>^{12}</sup>$  Тургенев И. С. Записки охотника. Накануне. Отцы и дети. М.: ГИХЛ, 1971. С. 31.

 $<sup>^{13}</sup>$  Глинка Ф. Н. Карелия. Описательное стихотворение в четырех частях. Петрозаводск: Карелия, 1980. С. 23.





тель ему солью голову намыливал. «Оттого и плешивый я и на лбу болезные трещины...» (38). Но для первоначального «иконного» представления дается облик в его первозданной красе.

К первоначальной характеристике голоса добавляет: «...голос имел заливчатый, усладный» (33); «...голосок с серебряной трещинкой» (42). Это, очевидно, соответствовало действительности, поскольку о том, как завораживали слушателя голос поэта и его манера исполнения, современники писали не единожды. Голос, безусловно, играл роль и для исполнителя псалмов, и для глашатая нового учения, поэтому понятен этот клюевский акцент.

Рассказчик не раз подчеркивает общее благоприятное впечатление от внешности персонажа: «ликом бел» (33), «плечи без сутулья и лицом я был ясен...» (38). Факультативная характеристика одна: «безусый» (42). Таким он был в ранней молодости, позже у Клюева были усы и борода.

Все названные черты лица и особенности сложения были не просто симпатичны писателю, но они были признаками хорошей породы, о чем было написано в популярном на Руси и в средневековой Европе древнерусском варианте памятника «Тайная Тайных» («Secretut secretotum»). Начало книги «Ворота первые. О науке физиогномике. Воскресенье» помогает читателю определить по внешнему облику внутреннюю (тайную) суть человека. В заключение неизвестный автор отмечает «признаки хорошей натуры», среди коих есть такие: «Тело мягкое и нежное, среднее между тонким и толстым...»; «он – белый»; «голос его чистый, не сильный, средний между низким и высоким».

Именно такой человек «поистине самый разумный из всех, кого сотворил Бог. Такого или близкого к такому ищи, и будешь благополучен. Ты уже знаешь, что государь больше нужен людям, чем люди ему» $^{15}$ .

 $<sup>^{15}</sup>$  Из «Тайная Тайных» // Сказания о чудесах. Т. І. С. 156–157, 517–518.









Текст имел хождение на Руси и в клюевские времена, естественно, автор дает неполную портретную характеристику героя, а обозначает лишь основные контуры своего облика, в чем-то совпадающие с идеальной наружностью. Сказано главное: его внешний облик отражает принадлежность к хорошей породе, хотя к людям такого типа не относили крестьян.

Но вместе с тем поэт понимает, что избранник не должен быть полностью понятен соотечественникам, ибо он таит в себе тайну: отсюда и особое описание глаз. «...глазом же я зорок и сиз: нерпячий глаз у меня, неузнанный...» (29). На эпитете «неузнанный» в связи с библейской интерпретацией портрета мы уже останавливались. Что касается эпитета «нерпячий», то он соотносится с языческим представлением о звере-тотеме.

Исследователь А. П. Косменко пишет, что «при декоративном оформлении бытовых изделий саамские женщины предпочитали применять кусочки шкур морских животных (нерпы и тюленя). Этими шкурами нередко украшали боковые части кожаных переметной и женских сумок»<sup>16</sup>. В древности, как известно, орнамент носил не чисто эстетический, а магический характер. Священные морские животные (тюлень, нерпа) оберегали человека в пути (переметная сума). Поэтому и сравнивает поэт свой острый глаз с глазом северного священного морского обитателя. Незримо, «в глубине строки», в родословии Клюева присутствует финно-угорский элемент<sup>17</sup> (напомним, что поэт родился в Коштугах Вытегорского уезда – месте бывшего компактного проживания вепсов).

Таким образом, мы видим, что портретная характеристика вбирает в себя характеристики, имеющие отношение к библейской и фольклорной иконографии. Близкие к названным

 $<sup>^{17}</sup>$  Что касается саамов, то сейчас ученые этот народ относят к финноуграм с большими оговорками, но и к другой группе народов пока тоже не причисляют.





<sup>&</sup>lt;sup>16</sup> Косменко А. П. Традиционный орнамент финноязычных народов Северо-Западной России. Петрозаводск: КарНЦ РАН, 2002. С. 27.





эталонам характеристики перешли в старинную светскую литературу, они также были учтены Клюевым.

Внешний облик поэта вкупе с отношением к телу своему как «саду виноградному» предполагает особое одеяние. Однако в «Записях» он предстает не в облачении Христа или святого старца, а в русском цивильном платье: «...шелковая рубаха на мне, широкое с теплой пазухой полукафтанье, ирбитской кожи наборный сапог и персидского сканья перстень на пальце» (29).

Крестьянская парадная одежда подчеркивает «особость» натуры и соответствует высокому жанру произведения. Из контекста цикла явствует, что это унаследованная от предков манера одеваться. В «Заметке» о его деде, что «медвежьей пляской сыт был», сказано: «...по престольным праздникам кафтан из ирбитского сукна носил, с плисовым воротником, кушак по кафтану бухарский, а рубаху носил тонкую, с бисерной накладкой по вороту» (46).

Помимо общего впечатления от нарядного состоятельного крестьянина, общими для деда и внука являются шелковая (тонкая) рубаха, ирбитский (сапог, сукно) и восточные (перстень, кушак) элементы костюма.

«Ирбитский» значит купленный на Урале в городе Ирбите, где начиная с первой половины XVII века по 1930 год ежегодно проводилась Ирбитская ярмарка. Она была центром торговли в европейской части России и Сибири и являлась второй по товарообороту в Российской империи после Нижегородской 18.

Сами ли Клюевы ездили, закупали ли у купцов, отоваривавшихся в Ирбите, не сказано. Данное определение означает прежде всего высокое качество товара. Восточные детали проистекают из неизменной любви Клюева к Востоку. Они намекают на возможное путешествие деда до Бухары и под-

 $<sup>^{18}</sup>$  Советский энциклопедический словарь. М.: Советская энциклопедия, 1983. С. 503.









тверждают клюевские экзотические скитания к «дальним персидским землям». Если кушак бухарский подчеркивает богатство крестьянина, то перстень персидский свидетельствует о принадлежности его владельца к «христам персидским» (33). И его наличие закономерно именно в автоиконе.

Но возможно ли присутствие в «иконе» Нового Спаса в сапогах, хотя бы и в ирбитских? Здесь Клюев следует традиции: в народном скульптурном (из глины) воплощении Христос может быть в лаптях (517, 673). Лапти ли, сапоги ли в клюевском контексте синонимичны, так как представляют собой образцы крестьянской обуви.

В автопортрете, предназначенном для публикации, нет описания одежды поэта. И это понятно: Клюев знал, что его появление на публике «в грубых сапогах, в пестрядинной рубахе, с синим полукафтанцем на плечах» (41) воспринимается как игра в «ряженого мужичка», и не хотел лишний раз провоцировать читателей.

В действительности он продолжал и в советскую эпоху носить крестьянское платье, потому что, по справедливому замечанию В. Г. Базанова, для него это была не игра, а гармоническое соединение кажимости и сущности русского поэта<sup>19</sup>. Стихами, поведением и внешним обликом Клюев и его единомышленники доказывали, что крестьянское происхождение означает не отсутствие культуры, а принадлежность к другой, подлинной русской культуре, которую просвещенная публика не знает и не стремится узнать. По этому поводу он писал молодому Есенину (письмо от ? августа 1915 г.): «...мы с тобой козлы в литературном огороде и только по милости нас терпят в нем... У меня накопилось около двухсот газетных и журнальных вырезок о моем творчестве, которые в свое время послужат документами, вещественными доказательствами того барско-интеллигентского, напыщенного и презрительного взгляда на чистое слово и еще того, что салтычихин

<sup>&</sup>lt;sup>19</sup> Базанов В. Г. С родного берега... С. 6–8.









и аракчеевский дух до сих пор не вывелся даже среди лучших из так называемого русского общества» (236–237).

Бунтуя против создавшегося положения вещей, Клюев отстаивает право быть cofoù – «Быть в траве зеленым и на камне серым – вот наша с тобой программа» (237), кредо тех, кто может сказать, как он: «О, как я люблю свою родину и как ненавижу Америку, в чем бы она ни проявлялась» (238).

Позже в духе своего учителя Сергей Есенин «наставляет» поэта Александра Ширяевца (письмо от 24 июня 1917 года): «...сближение наше с ним невозможно. Ведь даже самый лучший из них, Белинский, говоря о Кольцове, писал "мы", "самоучка", "низший слой" и др., а эти еще дурее. ... Мы ведь скифы, приявшие глазами Андрея Рублева, Византию и писания Козьмы Индикоплова с поверием наших бабок, что земля на трех китах стоит, а он и все романцы, брат, все западники, им нужна Америка...»<sup>20</sup>.

Однако сблизиться с ним интеллигенты и знатные люди, играющие в любовь к народу, все же пытались. Приглашенный в Царское Село Клюев «на подмостках, покрытых малиновым штофом, стоял... в грубых мужицких сапогах...» и «в бархатном кафтане», в который «обрядили» его (поверх его одежды). Эта деталь в житии проакцентирована. Несмотря на щегольство Клюева, в бархат он предпочитает «одевать» чуждых ему «персонажей»<sup>21</sup>.

В русском платье он – «питомец овина, от медведя посол» (41), а не пасторальный пастушок из мелодрамы или оперетки, как его хотели видеть, обрядив в бархат. Участливое отношение к крестьянскому поэту императрицы и взгляд ее двора на него как экзотическую особь решил для Клюева вопрос о том, возможно ли сближение на этом уровне.

 $<sup>^{21}</sup>$  См., например, сатирическое писание гостей в доме поэта Николая Тихонова: «…все больше женского сословья, в бархатных платьях…» («Записки разных лет», 63).





<sup>&</sup>lt;sup>20</sup> Есенин С. Полн. собр. соч. Т. VI. С. 96, 95





Соединение в одном абзаце описания внешнего облика героя и его предпочтений в пище вызвано опять-таки желанием противопоставить привычному описанию мужика-пьяницы облик трезвого человека. Поэтому принципиально важно для него, почитающего «древлее» благочестие, сказать: «Не пьяница я и не табакур» (29). Что касается перечисленных блюд, то каждое из них могло оказаться на крестьянском столе: «...к суропному пристрастен: к тверскому прянику, к изюму синему в цеженом меду, к суслу, к слоеному пирогу с куманичным вареньем, к постному сахару и ко всякому леденцу» (29).

Основные характеристики его пищи: стол постный и сладкий, это противоречит общему представлению о крестьянском столе: бедный (хлеб и вода); обильный, но с обязательными овощами с собственного огорода, с рыбой речной или озерной, молочными продуктами от своей коровы, с хлебом и пирогами.

Рахметов, желая походить на Никитушку Ломова, укреплял силу говядиной, в остальном довольствовался самой простой и дешевой пищей: «Отказался от белого хлеба, ем только черный за своим столом. По целым неделям у него не бывало во рту куска сахару, по целым месяцам никакого фрукта. ... Паштеты ел, потому что "хороший пирог не хуже паштета, и слоеное тесто знакомо простому народу"...»<sup>22</sup>

Сравнение клюевского стола с крестьянским и со столом Рахметова – Ломова показывает, что в текстах I, VI описан не обычный рацион крестьянина, а его представление о райской (описанной в Библии) пище, о сказочном варианте «сладкой жизни». Традиционная сказочная концовка: «Мед-пиво пил, по усам текло, да в рот не попало» – оборачивается не призрачным, а реальным присутствием на пиру жизни: мед – сусло (сладкий напиток, настоянный на солоде) пил...

Описание избы, как сказано ранее, совпадает, с одной стороны, с привычным представлением о крестьянской избе

<sup>&</sup>lt;sup>22</sup> Чернышевский Н. Г. Указ. соч. С. 262.









(горница, лавка, икона, лампада), с другой – со сказочным описанием светлой богатой избы: «Приходит (девушка. –  $E.\ M.$ ) к избы, изба стоит, кругом сад, птицы в саду поют, цветы все разноцветны. В избу входит – пецка топится, светло, белояро пшено варится на пецки»<sup>23</sup>.

В тексте I нет печи, но во II упомянута лежанка, на которую посадила мать свое дитя и «дала в руку творожный колоб» (31), видимо, из белояровой пшеницы испеченный.

При описании избы на библейском уровне отмечалась слитность света-сияния, исходящего от самого героя и от его избы, нетварность этого света, несмотря на его материальную мотивировку.

В заонежской сказке, в данном случае «Про Марью-царевну», избяное сияние является отражением небесного, космического сияния ее чудесного супруга: «... у него волосинка одна на головы золотая, а друга серебряна, а на затылке месяц, а по косицам часты мелки звездочки, а во лбу ясно солнышко. Она спичку чиркнула, другу чиркнула, щербинка от спички отлетела, у его волосы на головы загорелись, и ён скоцил. И улетел от ей.

Ну вот, ёна поутру встала, в саду все потухло: пташки петь не стали, печка топиться не стала, белояро пшено не варится» $^{24}$ .

Или в сказке «Про Щена-царевича» жена-крестьянка родила «с трех животов... девять сыновей – по колен ножки в золоти, по локоток ручки в се́ребре и на кажной волосиночке по скаченой жемчужинке». Когда они идут, «так все сияючи сияет от девяти братьев» $^{25}$ .

Но у Клюева не только от героя-рассказчика и его горницы исходит свет, он исходит и от других крестьянских изб.

<sup>&</sup>lt;sup>25</sup> Там же. № 57. С. 155–156.





 $<sup>^{23}</sup>$  Сказки Заонежья / Сост. Н. Ф. Онегина. Петрозаводск: Карелия, 1986.  $N^{\underline{o}}$  76. С. 193.

<sup>&</sup>lt;sup>24</sup> Там же.





Таким образом, полемизируя с представлением о мужике в литературе, как положительным (богатырь), так и отрицательным (зверь), Клюев дает свою концепцию человека, в которой опирается не только на библейскую, но и на фольклорно-сказочную тенденцию. Что касается литературы, то он отбирает из нее характеристики, как ранее не соотносимые с образом мужика (портрет человека хорошей породы), так и закрепленные за его образом и импонирующие Клюеву («сократовский лоб» – портретная деталь, ставящая ударение не на силе, а на интеллекте крестьянина).

Полемизируя с Горьким, Клюев, тем не менее, берет на вооружение его принципы идеализации Человека, «собирания» человеков». У него тоже Человек – это и апостол и трудник, сам он – инок и поэт, ясновидящий и сказочный герой. Все в одном – в нем, Человеке-Христе.

Как и Горький, он тоже был за переустройство мира на коллективистских началах, но не считал, что нужно строить Новый Град, он полагал, что необходимо найти исчезнувший, невидимый град Китеж – сделать его, наконец, видимым. Однако впереди юношу ждало искушение столичной жизнью.

## § 2. Искушение. Встреча с городом

Встречи с городом герой страшился не менее, чем тюрьмы. Сама земля-рыба выплюнула его, как выталкивала из нутра своего рыба-кит (или иная мифическая рыба) фольклорного героя и библейского Иону. «И неизбежное совершилось. Моздокские просторы, хвойные губы Поморья выплюнули меня в Москву» (35). Расположенные в разных точках Моздок и Поморье по клюевскому принципу стяжения пространства объединены в один локус, означающий Русскую Землю, русскую деревню, которую и будет представлять в городе герой.

Проблемы культуры и цивилизации, деревни и города, столь характерные для клюевской поэзии, нашли свое отражение в четвертой главке «Гагарьей судьбины», город также









охарактеризован в 9 и 10 главках. В остальных же текстах цикла упоминание о городе предельно редуцированы. Так, в эпилоге текста I сказано: «...встреча с городом, с его бумажными и каменными людьми выражены мною в моих песнях...» (31), практически теми же словами он говорит о городе в тексте VI, в тексте VII он пишет: «Тоскую я в городе, вот уже целых три года, по заячьим тропам, по голубым вербам, по маминой чудотворной прялке» (47). Эти формульные записи наглядно отражают традиционную для Клюева и других почвенников антитезу: живое земное/рукотворное мертвое (заяц и верба/камень, не люди – могильные памятники); чудесное, народное/поддельное, чуждое народу (чудотворная прялка/бумажное искусство); материнское, родственное/неродственное, сиротское, но не осознаваемое, как сиротские, что еще хуже (мать/люди – чьи?).

В цикле упоминаются названия русских, восточных и даже западных городов, но эти топонимы означают вехи странствий героя, сакральные центры, города с острогами, в коих он содержался. Таким образом, хотя герой к 1916 году где-то четвертую часть прожил в городе, описание этого периода сведено к минимуму. Почему мы сюжетную канву родословия завершаем 1916 годом, а практически 1913? Дело в том, что Первая мировая война упоминается в одном предложении главки 9-й «Судьбины». Упомянутая в тексте VI революция никак не описывается. «Смутное» время вычеркнуто полностью из автобиографического цикла Клюева. Что касается текстов VII-VIII (документальных), то они дают списки книг, вышедших и во время войны, и после революции, но, по сути, ничего нового в текст не вносят. То, что он представляет себя советскому слушателю-читателю, его не смущает, ибо он рассказывает не о событиях временных, а о вечных. Наконец, к 1916 году он согласно его летоисчислению приближается к значимому 30-летнему возрасту.

Временными, смутными для рассказчика были не только те или иные исторические эпохи, но и отдельные пространства – пространства городов, являющиеся центрами цивилизации.









Итак, природный человек оказался в Москве.

Литературная традиция, русская и западная, выработала каноническую схему встречи провинциала с городом. Она сводится примерно к следующему: персонаж волею судьбы или по собственному желанию оказывается в городе: а) город его пугает; б) он беден; в) он не так одет; г) город его поразил; д) городские нравы отталкивают его; е) он хочет покорить город (варианты: ему это удается, но не сразу и не легко; ему это не удается: город пожирает его); ж) если покоряет город, то не без помощи советчика или покровителя; з) любовь в городе; и) бегство из города или смена статуса: сельский житель становится городским; провинциал – столичным.

Шесть абзацев четвертой главки почти полностью разрабатывают эту схему, и в этом смысле это самая литературная часть «Судьбины».

Действительно, волею судьбы герой оказался в первопрестольном граде Москве, чего страшился. Он беден: «С гривенником в кармане, с краюшкой хлеба за пазухой...» (35); одет по-деревенски: «...мерил я лапотным шагом улицы...» (35).

Москва как архитектурный ансамбль была воспринята рассказчиком как «прекрасный город». Но ее культурные центры: литературное собрание, вечера, театры, музыка, картинные выставки и музеи, обычно притягивающие провинциала, ему «не дали... ничего, окромя полынной тоски и душевного холода» (36). (Ср.: с горьковским героем из мужиков, полностью вписавшимся в цивилизацию.)

Нравы литературно-художественной богемы оттолкнули героя своей порочностью. Писатели, властители дум, воспринимаются не как авторитетные, не досягаемые для провинциала персоны, наоборот, они кажутся «суетными маленькими людьми, облепленными, как старая лодка, моллюсками тщеславия, нетерпимости и порока» (36). Обращает на себя внимание сравнение писателей с лодками. Образ корабля (лодки) характерен для творчества Клюева, в котором тема









плавания занимает одно из важных мест<sup>26</sup>, поэтому «корабль» выступает в его произведениях и по прямому назначению (плавсредство), и в качестве тропа (в метафорах, сравнениях, эпитетах). В «Судьбине», например, есть нейтральные в стилистическом отношении упоминания этого слова: «...трешкотами и пароходами привезли меня...» (33); употребления в переносном значении: Золотой Корабль – единение людей, исповедующих одни принципы веры. Сравнивается с кораблем путь как чисто физическое действие и как духовное напряжение: «Как русские дороги-тракты, как многопарусная белянная Волга...» (38); «Наши корабли плывут и без него (Толстого. – Е. М.)» (38).

Писатели (люди во множестве) сравниваются с лодкой (одной), к тому же старой. Как она, они облеплены были «моллюсками тщеславия, нетерпимости и порока». Характеристика более чем уничижительная.

Актеры, которые должны привлекать внимание обликом и быть людьми не от мира сего, представлены уродами, погрязшими в бытовой суете: обжоры, щеголи, болтуны «с воловьим несуразным лбом» (36). Опять множество дается через единичное, чтобы подчеркнуть безликость и этой группы «творческих» людей.

Тот же прием используется при описании женщин: это уже не бесформенные моллюски и не домашние животные – волы, это – хищницы, что «напоминали кондоров на пустынной падали» (36). Образ падали влечет и запах мертвечины – «тошный запах духов» (36). Хотя внешне открыты: «с голыми шеями и руками», внутренне – не доступны искреннему чувству, потому у них (у всех) «бездушный, лживый голос». И завершает эту характеристику ощущение страха, как от встречи с хищниками и инфернальными существами: «Они пугали меня, как бесы солончаковых аральских балок» (36). Поэтому

 $<sup>^{26}</sup>$  Мекш Э. Б. Коллизия «море – пловец – берег» в лирике Николая Клюева (языковский контекст) // XXI век на пути к Клюеву... С. 153–166.









о любви к ним, о жажде романа с городской женщиной речь не идет. Если традиционно городское искусство воспринималось провинциалом как нечто новое, здесь, повторяем, писатели сравниваются со старой лодкой. О красоте актеров, непременной характеристике героев-любовников, ничего не говорится, наоборот, упоминается явно не красящий их воловий лоб.

Главное заключается в том, что не герой собирался покорять Москву, а Москва покорилась ему. Если судить по письмам Клюева к Л. Д. Семенову, А. А. Блоку, издателю В. С. Миролюбову, то он начиная с 1907 года активно добивался публикации своих стихов в столичных изданиях, которые, конечно, читал редкий крестьянин. Читали-то другие, и среди них и тщеславные, и с воловьими лбами. И тем не менее в письме от 15 июня 1907 года он просит Л. Д. Семенова: «Еще прошу Вас - когда получаете мои стихи - и находите некоторые годными для печати - то отписывая - упомяните, какие именно, а то я, не видя их в печати, не знаю, и какие напечатаны, так что в общем чувствуется только какое-то больное томление - хоть плачь» (163). Или в письме к А. А. Блоку (конец сентября - начало октября [до 3-го] 1907 года) он пишет так: «Я, крестьянин Николай Клюев, обращаюсь к Вам с просьбой - прочесть мои стихотворения и, если они годны для печати, то потрудитесь поместить их в какой-либо журнал. Будьте добры - не откажите» (164). В более чем лаконичном письме к редактору журнала «Трудовой путь» (затем название было поменяно на «Новый журнал») В. С. Миролюбову от 25 января 1908 года настойчиво просит: «Не найдете ли возможным сообщить - "что" помещено мое в декабре - и не предназначается ли чего - к помещению в следующие месяцы - будьте добры - отпишите» (167-168). Как видим, ситуация была несколько иной, если не сказать, противоположной.

Но, опуская подробности своего далеко не простого пути в литературу, Клюев не лгал, говоря, что сразу был замечен в Первопрестольной. Это связано и с интересом к мужику-









самородку, и к новому религиозному движению, которое выдвигало публике Клюева как своего поэта, своего пророка.

В течение 1909-1910 годов епископом Михаилом формировалась община «голгофских христиан». Новообращенные через Голгофу шли к Новой Земле. Писатель Михаил Пришвин, общавшийся с епископом Михаилом в Белоострове, понял новые идеи так: «Христос требует, чтобы каждый был, как Он. Как Он принял Голгофу, взошел на нее. Почувствовал на своей совести зло мира как свое дело, свое преступление, свой позор и принял на себя долг сорвать с жизни ее проказу. Христово христианство - постоянная Голгофа. Великое распятие каждого. Принятие на себя, в свою совесть зла, в котором лежит мир, ответственность за все, что жизнь разлагает, пятнает проказой. Искупление не совершено до конца. Мир еще не спасен. На Голгофе принесена только первая великая жертва за мир как образец и призыв, как проповедь и важное действие слияния воли Христовой с волей человеческой. Церковное христианство думает, что Христос ушел от земли, чтобы строить на небе чертоги для праведных, что земля – только темная грязная дорога на небо, которую надо скорей пройти, чтобы прийти туда. Нет! Христос, - Бог живых, на земле хочет создать царство свое - для человечества, соединенного с ним. Для земли он умер, чтобы ее спасти, ее обновить, с нее хотел он снять древнее проклятие»<sup>27</sup>.

Идеи общей жертвы, общего сораспятия, Христа как Бога живых, Царствия Небесного на земле были близки интеллигенции неонароднического толка, надеявшейся не только поднять народ на общее дело, но и найти в его толще человека,

 $<sup>^{27}</sup>$  Пришвин М. В поисках светлой земли // Русские ведомости. 1910. № 251. 31 октября. С. 3; раздел «Отклики жизни» (под заголовком «Голгофское христианство» очерк был включен в кн.: Пришвин М. Заворошка. Отклики жизни. М., 1913. Цит. по: Азадовский К. Стихия и культура. Вступительная статья // Клюев Н. Письма к Александру Блоку. 1907–1915. М.: Прогресс-Плеяда, 2003. С. 60.









обуреваемого идеями спасения мира, поисками Христа Бога Живаго.

Потому-то Клюев, которому так близки были эти идеи, откликнулся на зов бывшего священника Ионы Брихничёва, увидевшего в его лице нового пророка. Тем более что благодаря усилиям Брихничёва были изданы две первые книги поэта. Эта знаменательная встреча описана, казалось бы, доброжелательно: «Иона Брихничев – пламенный священник, народный проповедник, редактор издававшегося в Царицыне на Волге журнала "Слушай, земля!", принял меня как брата, записал мои песни» (36).

Обращают на себя внимание слова: «записал мои песни». Опять рассказчик настаивает на изустности своей поэзии. В предисловии к книге «Братские песни» (1912) Клюев писал: «... не были (песни. –  $E.\,M.$ ) записаны мною, а передавались устно или письменно помимо меня, так как я до сих пор редко записывал свои песни и некоторые из них исчезли из памяти» (419).

Настойчивое отождествление Клюева с народным певцом вступает в противоречие с его точными указаниями относительно опечаток в его текстах. Об этом он писал и своим издателям, и тем, кто являлся посредником между ним и издателем. Это говорит о том, что поэт великолепно помнил свои стихи и имел копии текстов в личном архиве.

Но... ни народный певец, ни новый Христос не должны записывать свои песни – за них это делают другие. И в этом высшая честь для поэта и высшая его награда, высшее его призвание. Об этом тонко и глубоко писал в конце XX века великий композитор Георгий Свиридов. Рассуждая о конфликте пушкинской трагедии «Моцарт и Сальери», он поставил вопрос: почему Сальери завидует Моцарту? Не завидует же он Гайдну, «напротив упивается "дивным восторгом", слушая его музыку, и наслаждается ею, как гурман, как избранный – (вот в чем дело!), не разделяя своего восторга с толпой низких слушателей. Не завидует же он Великому Глюку. Не завидует он и грандиозному успеху Паганини...









(Его возмущение вызывает слепой скрипач).

Любопытно, что Пушкин сделал трактирного скрипача – слепым. Это – тонкая, гениальная деталь! Он играет не по нотам, а по слуху. Музыку Моцарта он берет, что называется из "воздуха" – который как бы пронизан, пропитан ею.

Если сказать просто: дар мелодии, – вот тот божественный дар, которым наделен Моцарт и который отсутствует у "жрецов" искусства вроде Сальери, владеющих тайнами и ухищрениями мастерства, …, который дается свыше, от природы, от рождения.

Народность Моцарта – вот с чем он (Сальери. – E. M.) не может помириться. ... Музыка для избранных, ставшая и музыкой народной.

Вот что называет гнев и преступление Сальери. *Чужой* – народу, среди которого он живет, безнациональный гений, становящийся злодеем для того, чтобы утвердить себя силой, устраняя связующее звено между искусством и коренным народом»<sup>28</sup>.

Свиридов гениально объяснял проблему зависти в пушкинском творении. Клюев, настаивая на том, что он поет по наитию, настаивает одновременно на своей божественности и народности. Все, с кем он вращается в Москве, не обладают ни тем, ни другим. Они – чужие – все: и те, кто до этого покорял своими творениями, и те, кто помогал ему вступить на новое литературное поприще, представители разных литературных направлений и религиозно-философских умонастроений: «Брюсов (автор глубокого предисловия к книге «Сосен перезвон». – Е. М.), Бунин, Вересаев, Телешов, Дрожжин, марксисты и христиане, "Золотое руно" и Суриковский кружок – мои знакомцы того нехорошего, бестолкового времени» (36).

<sup>&</sup>lt;sup>28</sup> Свиридов Г. Музыка как судьба. М.: Молодая гвардия, 2002. С. 229–231. У Свиридова мысли об этом творении Пушкина представлены в нескольких фрагментах дневника. Нами изменен порядок фрагментов, чтобы подчеркнуть логику изложения.









Но не только Клюев отошел от них, но и они разошлись с ним. Если в 1911 году Иона Брихничёв посвящает Клюеву стихотворение «К Новой земле», то уже в конце 1912 года он посылает В. Брюсову и С. Городецкому свою статью «Новый Хлестаков. Правда о Николае Клюеве» и требует публичного суда над поэтом. Речь шла о «плагиате», в котором позже упрекнут поэта и другие критики, не понявшие, как и Брихничёв, характера его переосмысливания известных народных мотивов и образов<sup>29</sup>.

Со временем отношения с тем же Брихничёвым наладились, что и вылилось у последнего в стихотворение «Николаю Клюеву» (1914?).

Я все простил Тебе, Поэт...
Не вспомяну и Лжи Последней...
Вершу я Позднюю Обедню –
Нам нужен мир. И мира нет...
Мой Псалмопевец, Мой Давид –
И змию и орлу подобный...
С душою ангельски незлобной
И сердцем темным, как Аид...
Я верю, верю в Светлый Май...
Исполним вящее Закона...
Ты снова скажешь: брат Иона!
И я воскликну: Николай!

В этом стихотворном портрете значимы заглавные буквы, особенно в местоимении, что было позволительно только при указании на лиц Святого семейства. Таким образом, через само начертание Клюев отождествлялся с самим Христом, отождествлялся он и с Давидом (сыном которого по родословию Матери и Иосифа-обручника был Христос). Сравнение «И змию и орлу подобный» отсылает читателя к

<sup>&</sup>lt;sup>30</sup> Венок Николаю Клюеву. 1911–2003 / Сост., предисл., примеч. С. И. Субботина. М.: Прогресс-Плеяда, 2004. С. 32.





 $<sup>^{29}</sup>$  См.: Базанов В. Г. Поэзия Николая Клюева // Клюев Н. Стихотворения и поэмы. Л., 1977. С. 29.





строкам пушкинского «Пророка» (1826): «Отверзлись вещие зеницы, Как у испуганной орлицы... И жало мудрыя змеи В уста замерзшие мои Вложил десницею кровавой»<sup>31</sup>. Клюев поставлен на один пьедестал с величайшим русским поэтом. Притом что создатель портрета видит в душе-сердце его и рай, и ад, помнит о разладе; последний, как и примирение, он тоже означает заглавными буквами, подчеркивая тем самым сакральный характер их союза.

Примирение состоялось, но общего дела не стало. В отличие от одического портрета Брихничёва Клюев в «Судьбине» дает если не сатирическое, то ироническое описание образа бывшего брата. «Не помню, как я очутился в маленькой бедной комнатке у чернокудрого, с пчелиными глазами человека». Главными акцентами этой лаконичной характеристики являются слова: «не помню» и «пчелиные». Клюев, обладающий завидной памятью, вдруг забыл причину встречи и сам характер события. В данном случае он стремится передать не информацию, а свое внутреннее состояние. Поэтому потеря памяти соотносится с потерей памяти у фольклорного героя, когда он находится под отрицательным воздействием антагониста. Необычная характеристика глаз - «пчелиные» - означает не разрез и величину их, а особенности взгляда - «жалящего», пронзившего поэта, как змеиное жало, и поэтому он временно утратил память. Эта временная потеря памяти и повлекла за собой долгое пребывание поэта в чуждом ему окружении, где были «литературные собрания, вечера, художественные пирушки», на которых «палаты московской знати две зимы подряд мололи меня пестрыми жерновами моды, любопытства и сытой скуки» (36). (Попутно заметим, что в тексте VI благодетелем назван не Брихничёв, добившийся издания книг, а оплативший издание купец Знаменский.)

<sup>&</sup>lt;sup>31</sup> Пушкин А. Стихотворения. Поэмы. Сказки. С. 247.









Разумеется, интерес к нему как явлению литературной моды был, но главными были острые противоречия в литературной среде (и не только в ней!), заставившие Клюева покинуть и Москву, и Петербург (был в столицах с 1911 до середины марта 1913 года).

Это новое общение и «статьи в газетах и журналах, на все лады расхваливавшие... стихи» (36), безусловно, были испытанием-искушением, подобно искушению Христа в пустыне, в святом городе на высокой горе, где дьявол трижды искушает Его, обещая «все царства мира и славу их» (Мф. 4:1-11).

Ни одному из религиозных и литературных вождей не удалась роль покровителя этого провинциала в столице. Они хотели использовать его талант в своих целях, а добились обратного эффекта. Закрепившись в столичной печати и издательствах, Клюев возвращается к родным олонецким гнездам.

Справедливости ради надо сказать, что мировоззренчески у него было много общего с различными представителями неонароднического толка, богоискателями и даже в определенную пору с марксистами. Как человеку Нового времени было трудно понять, почему люди шли на костер из-за того, как креститься – двумя или тремя перстами, из-за ряда расхождений в церковной догматике и обрядности, так и человеку Новейшего времени трудно понять, почему взыскующие Града Невидимого не могли найти общего языка<sup>32</sup>, почему далеко

<sup>&</sup>lt;sup>32</sup> Искания и противоречия в литературной среде Серебряного века охарактеризованы в уже упомянутых нами книгах: Базанов В. С родного берега...; Азадовский К. Николай Клюев. Путь поэта; его же: Жизнь Николая Клюева; его же: Вступ. ст. Стихия и культура // Клюев Н. Письма к Александру Блоку. С. 5–108. Также укажем на фундаментальное исследование Михайлова А. И. Пути развития новокрестьянской поэзии (Л.: Наука, Ленингр. отд., 1990. 278 с.); солидную книгу Солнцевой Н. Китежский павлин (М.: Скифы, 1992. 434 с.); статью Семеновой С. Г. Поэт «поддонной России» (религиозно-философские мотивы творчества Николая Клюева) // Николай Клюев. Исследования и материалы. С. 21–53; посмертно изданный очерк жизни и творчества поэта Дементьева В. В. Олонецкий ведун. Житие Николая Клюева // Вытегра. Краеведческий альманах. Вологда: Русь, 2005. С. 185–274.









не всегда отношение к поэту было почтенным. Современники, как правило, остро чувствуют моменты расхождений и противоречий в судьбоносных программах, потомки, к удивлению своему, видят в тех же программах много общего.

Но, чтобы это узреть, надо пройти через многое, а тогда для Клюева стояла задача: навсегда уйти от искушений города.

Выйти из этого бесовского пространства поэту помогла икона Грузинской Божией Матери. Был ли у поэта список этой иконы или она сама в Алексеевском монастыре Москвы, где с 1654 года эта икона являла чудеса, и навела его на путь истинный. Этот момент не уточняется. Сказано только: «Грузинская Божия Матерь спасла меня от растления. Ее миндальные очи поют и доселе в моем сердце. Пречудная икона! Глядя на нее, мне стало стыдно и смертельно обидно за себя, за Россию, за песни – панельный товар» (36).

Мы не раз убеждались в том, что клюевское пространство – это иконное пространство: иконы в доме, в сердце и на всем пути, как вехи, как путеводные огни.

Это богородичная икона повлияла на его «бегство из Москвы» (36) в Петербург, где ожидало знакомство с Александром Блоком. На самом деле он переписывался с ним еще с 1907 года, правда, только в 1911 увидел его воочию. Блок как живая спасительной икона предстал перед младшим собратом: «Мое бегство из Москвы через Питер было озарено знакомством с Нечаянной Радостью – покойным Ал. Блоком» (36). Именем иконы «Нечаянная Радость» назвал одну из своих книг Блок, особенно поразившую Клюева. Лик Божией Матери, Поэт и Слово Его настолько слились в сознании Клюева, что он даже слезинку старшего собрата называет «маслянистой». Будто Блок, подобно иконе, мироточит, поэтому и слезинка у него особая.

Напомним, что икона греческого письма «Нечаянная Радость» являет лик Богоматери с Предвечным Младенцем на левой руке. Пред Нею на коленях, молясь, грешник услышал от иконы нечаянную радость – прощение грехов своих.









В России эта икона стала пользоваться популярностью с понедельника Светлой недели 1838 года, когда в Неопалимовской церкви глухая вдова отслужила молебен перед ней и «ясно услышала пение тропаря Пасхи: Христос Воскресе, а потом тропаря: к Богородице прилежно ныне притецем, и с того времени стала слышать»<sup>33</sup>.

Любопытно, что Клюев отождествляет Блока с богородичной (женской, материнской) иконой. Его стремление найти в любом явлении материнское начало сказалось даже здесь. От Блока – матери-иконы исходит прощение и наставление: «Простотой и глубокой грустью повеяло на меня от этого человека с теплой редкословной речью о народе, о его святынях и священных потерях. До гроба не забыть (ср.: встречу с Брихничёвым не помнит, встречу с Блоком не забудет! –  $E.\ M.$ ) его прощального поцелуя, его маслянистой маленькой слезинки, когда он провожал меня в путь-дорогу, назад в деревню, к сосцам избы и ковриги-матери» (36).

Эта встреча была в 1911 году, в «Судьбине» же сразу после нее идет повествование о ноябре 1913 года, когда настал черед Ухода матушки Клюева. Клюев пренебрегает этой неточностью, ибо у него она мотивирована включением петербургского поэта в материнский мир – Богородицы, Матери Сырой Земли, Матери Человеческой, которая живет на родной северной земле, где избы светятся, где печет она хлеб и молится иконе мужицкого Спаса.

 $<sup>^{33}</sup>$  Благодеяния Богоматери роду христианскому чрез ее святые иконы. М.: Паломник, 2001. С. 335–336.















## Китеж на Онего

## § 1. Тропа Батыя. Видение и испытание последнее

Герой-рассказчик приходит к матери, чтобы попрощаться с ней навсегда, и после третьего видения – сна, ниспосланного ею, он пускается в странствие, ставшее его последним испытанием. Его влечет исходящее от пудожских изб сияние.

Рассказчик в «Судьбине» одновременно дает материалистическое и чудесное объяснение этого света: описание местного типа уборки помещения связывается с особенностями купальского перевоплощения.

«От Муромского через Бесов Нос дорога в Пудожские земли, где по падям береговым бабы дресву золотую копают и той дресвой полы в избах да лавки шоркают. Никто не знает, отчего у пудожских баб избы на Купальский день кипенем светятся... то червонное золото светозарит. Сказывают, близ Вороньего Бора, в той же Пудожской земле, ручей есть: берега, врозмах до 20 саж<еней>, всё по земляным слоям жемчужной раковиной выложены. Оттого на вороньегорских девках подзоры и поднизи жемчугом ломятся» (39).

Чем не обобщенный образ Руси – Солнечной Девы: во лбу ее – солнышко златое, в волосах – скатные жемчужинки. И жених ей под стать: Спаситель-Поэт, у него ноги по коленочки, руки по локоточки – в серебре, на затылке месяц ясный,









серебряный. Чем не три сказочные царства описаны: не медное, серебряное, золотое, а серебряное, золотое, жемчужное. Чем путешествие за певучим пером сивой гагары не сказочный путь за пером Жар-птицы, чтобы потом заполучить в жены царскую дочку... На пути все те же сказочные леса да озера. И, казалось, удача близка, но грянула буря, и у руля ладьи встал не герой, а его антагонист.

Древний мотив поиска чудесной страны, получивший оригинальное преломление в мировой мифологии, фольклоре и литературе, претворялся в течение веков в действие: люди ухолили на поиски счастливых земель. Этой идеей движим и герой-рассказчик. Ему открыли свои врата многие и многие земли. Уходя, он вновь и вновь возвращался, поняв в конечном итоге, что центром Святой Руси, ее сегодняшним народным Иерусалимом, незримым градом Китежем является родная сторона.

Написанная в 1922 году «Гагарья судьбина» отразила, вопервых, уже до революции бытующее представление о Русском Севере как о сакральном центре (см.: стихи самого Клюева, прозу А. Ремизова, М. Пришвина, А. Чапыгина и др.); во-вторых, совпала с началом идеализации советской страны в литературе и в фольклоре 20–30-х годов. «Дальние страны» становятся близкими: об этом рассказано в романе-сказке М. Шагинян «Месс-Менд» и в повести для детей А. Гайдара, которая так и называется – «Дальние страны», в пьесе А. Афиногенова «Далекое» и в сказке карельского сказочника М. Коргуева «Страна счастливых и честных людей».

Но, совпадая с советскими писателями и сказителями в осознании ценности родного и близкого, рассказчик ведет читателя не к возведению новых заводов и организации колхозов, а к исчезнувшему граду Китежу, поднявшемуся не со дна Светлояра, а всплывшего с родного Онега.

Вот почему в «Записях» и в «Заметке» он утверждает: «Жизнь моя – тропа Батыева: от студёного Коневца (головы коня) до порфирного быка Сивы пролегла она. Много на ней









слез и тайн запечатленных» (30, 46). В «Автобиографии I» «маршрут» обозначен иными вехами: «Жизнь моя – тропа Батыева. От Соловков до голубых китайских гор пролегла она: много на ней слез и тайн запечатленных...» (43).

Сами топонимы, действительно, легко заменимы, потому что речь идет о духовном пути в поисках невидимого града Китежа, к которому «пролегает дорога, давным-давно запущенная. Нет по ней езду конного, нет пути пешеходного, а не зарастает она ни лесом, ни кустарником... то – Батыева тропа. Проходили тут татары от стольного града Володимира в чудный Китеж-град...»<sup>34</sup>.

Процитированные строки принадлежат не Клюеву, а почитаемому им писателю Мельникову-Печерскому, посвятившему свои произведения прежде всего истории русского раскола. По мнению В. П. Гарнина, именно его рассказу «Гриша» обязан Клюев образом града Китежа<sup>35</sup>.

Но с ним он, безусловно, был знаком и ранее: по устным народным легендам и по древнерусской апокрифической традиции. На связь одного из излюбленных клюевских образов с различными версиями о граде Китеже указывали многие исследователи, но особенно скрупулезно этот вопрос рассмотрен в статье Н. А. Криничной «Клюевская концепция рая в свете легенд о невидимом граде Китеже». Как явствует из названия, для Клюева Китеж – земной рай, что соответствует указанным традициям. Исследовательница напоминает, что, согласно легендам, «уход Китежа в инобытие обусловлен вторжением в мироздание хаоса», которое олицетворяется гибелью от рук татаро-монгол владимирского князя Георгия Всеволодовича, действительно павшего на реке Сити в 1238 году. И тогда «Батыев путь... запечатлелся на небе, тогда как земля поменялась местами с водной стихией. Вследствие

<sup>&</sup>lt;sup>35</sup> Гарнин В. П. Примечания (Сд). С. 440–441.





 $<sup>^{34}</sup>$  Мельников П. И. (Андрей Печерский). Полн. собр. соч.: В 7 т. Т. І. СПб., 1909. С. 277.





этого, согласно наиболее распространенной версии, Китеж и оказался в глубинах Светлояра. Причем это не просто погружение в хаос, но – в конечном итоге – возвращение к первобытному хаосу как исходному состоянию всего сущего, к первоначалу, имеющему признаки совершенства. По преодолению такого хаоса неизбежно последует новая жизнь, новое бытие»<sup>36</sup>.

Подобное представление полностью вписывается в клюевскую идею спасения. Попытка увидеть в этом тексте цитату из рассказа Мельникова-Печерского не противоречит ранее сказанному. Ведь герой родословия тоже чуть не принял иночество (слова о Китеже принадлежат в рассказе иноку Ардалиону).

Эта историко-литературная справка вновь возвращает нас к родословному древу Клюева. В «Автобиографии I» сказано, что отец его из-за Сити-реки – реки, вошедшей в древнерусские летописи, в знаменитые исторические сочинения: «Историю государства Российского» Н. М. Карамзина и «Историю России с древнейших времен» С. М. Соловьева, так как здесь в сражении пал великий князь Юрий (в крещении Георгий) и пленен князь Василько.

Таким образом, сознательно не называя точное место рождения отца, а указывая место историческое, летописное, легендарное, Клюев вписывает свою родословную не только в историю Новгородской Руси, но и в историю Киевской Руси. Происходит типичное для его художественного мышления «собирание русской истории» в лице представителей его рода.

Поэт ни в коей мере не называет себя «княжичем», но для него значимо ощущение родства через принадлежность к историческому месту с одним из знаменитейших русских

<sup>37</sup> Маркова Е. И. Творчество Николая Клюева... С. 222.





 $<sup>^{36}</sup>$  Криничная Н. А. Клюевская концепция рая в свете легенд о невидимом граде Китеже // XXI век на пути к Клюеву... С. 37–38.





Георгиев. Настолько значимо имя Георгия Победоносца - крестителя Руси Егория в художественной системе Николая Клюева, мы писали не раз<sup>38</sup>.

При князе Ярославле Мудром – Георгии произошла христианизация Руси, при князе Юрии Великом – Георгии произошло страшное надругательство над русскими святынями, и поэтому душа Святой Руси – ее чудесный город Китеж – ушел в воды Светлояра. Чтобы вернуть истинное положение вещей, надо вновь пройти по той, по тропе Божьевой. И кто, как не потомок славных воинов-русичей, это должен свершить! Идти по ней – значит взыскать сокровенный град Китеж.

Понимая, насколько образ Китежа был значим для русской устной и книжной словесности, для многих известнейших художников начала XX века, в том числе и для Николая Клюева, составители его мюнхенского собрания сочинений Г. П. Струве и Б. А. Филиппов в качестве приложения включили в него китежскую легенду конца XVIII века под названием «Книга глаголемая летописец. Повесть и взыскание о граде сокровенном Китеже».

Каков же должен быть человек идущий? Ответ дает начало повести: «Аще ли же который человек обещается истинно итти в него, а не ложно, и от усердия своего постися начнет, и

<sup>&</sup>lt;sup>38</sup> Маркова Е. И. Творчество Николая Клюева... С. 225–265; ее же: Творчество Николая Клюева в системе национальной культуры («Георгиевский комплекс») // Николая Клюев: образ мира и судьба. Томск: ТГУ, 2000. С. 36–44; ее же: «Георгиевский комплекс» в поэме Николая Клюева «Погорельщина» и тетралогии Федора Абрамова «Пряслины» // Гуманитарные исследования в Карелии. Петрозаводск: КарНЦ РАН, 2000. С. 132–137; ее же: «Зеленый Юрий» и пламенный Егорий («Георгиевский комплекс» в поэме Николая Клюева и романе Бориса Пастернака) // Николай Клюев: образ мира и судьба. Вып. 2. Томск: Сибирика, 2005. С. 18–34; ее же: Креститель Руси Егорий и повесть Максима Горького «Мать» // Евангельский текст в русской литературе XVIII–XX веков. Вып. 4. Петрозаводск: ПетрГУ, 2005. С. 619–629 и др.









многи слёзы пролиет, и пойдет в него, и обещается тако еще и гладом умрети, веждь яко спасает такового... $^{39}$ .

Тропа Батыева – тропа спасения.

В «Автобиографии I» миссия поэта обозначена даже через обозначение информации в третьем абзаце. Сначала речь идет о пути по географической земной вертикали: «Жизнь моя – тропа Батыева. От Соловков до голубых китайских гор пролегла она...» (43). Затем рассказчик представляет родовую, историческую вертикаль: «Родовое древо мое замглено коренем во временах царя Алексия...». Историческая вертикаль продолжена и в четвертом образце. Но само совмещение обеих вертикалей в одном абзаце воссоздает образ креста – крестного пути поэта, его рода и всего русского народа. Поэт и от читателя ждет особого отношения к своим словесам, о чем скажет в «Песни о Великой Матери» так:

Кто пречист и слухом золот, Злым безверьем не расколот, Как береза острым клином, И кто жребием единым Связан с родиной – вдовицей, Тот слезами на странице Выжжет крест неопалимый (519, 702).

И здесь можно согласиться с мнением Т. А. Пономаревой, что главными мотивами автобиографического цикла «являются поиск и обретение веры, корней выгорецких страстотерпных, соотношение "крестных даров России", голгофских мук Христа и "последней крестной любви автора", 40.

Характерный для начала XX века фразеологизм «тропа Батыева», как видим, Клюев мог почерпнуть из самых различных устных и книжных источников. Для нас важно понять, что эта символическая тропа ведет всегда к символическому центру Святой Руси – в невидимый град Китеж.

<sup>&</sup>lt;sup>40</sup> Пономарева Т. А. Указ. соч. С. 108.





 $<sup>^{39}</sup>$  Китежский летописец // Клюев Н. Сочинения. Т. II. С. 477.





Поэт понимал, что «путь наш далек» (242, 294), ибо, «согласно легендам, невидимый град Китеж, продолжая незримо существовать до "последних времен", откроется миру перед Вторым пришествием Христа и Страшным Судом, предреченным в книге Апокалипсиса. После чего Китеж, осмысляемый в качестве рая для праведных душ, интегрируется в обновленное, преображенное, очищенное от скверны мироздание»<sup>41</sup>.

Чтобы достичь праведности, необходимо духовно освоить сакральное пространство России с родного севера до чужого Востока (Индии, Китая), в мифологическом сознании русских давно ставших своими. Интересно, что пространственные точки рассказчик маркирует образами животных: от ... (головы коня) до порфирного быка (150). Тем самым подчеркивается, что путь праведника предполагает знание языческих святилищ, к коим относится Коневец – остров в Ладожском озере. У живущих здесь карелов местом особого почитания был громадный камень, где в жертву ежегодно приносили коня, чтобы духи охраняли скот, отсюда пошло название «Конь-Камень», от него – Коневец<sup>42</sup>.

Порфирный бык Сивы – красный царственный бык Нандин, помощник Шивы, одного из индуистских верховных богов $^{43}$ . (Выбран вариант имени бога Сива, а не Шива, очевидно, из-за тяготения поэта к словам с корнем «сив».)

Характеризуя восьмую главку «Гагарьей судьбины» как клюевский вариант «Китежского летописца», мы опираемся не только на названную статью Н. А. Криничной, но и на ее фундаментальное исследование «Китеж: легенды о провалившихся городах», вошедшее в ее монографию «Русская мифология: мир образов фольклора».

<sup>43</sup> Мифологический словарь. С. 624.





<sup>&</sup>lt;sup>41</sup> Криничная Н. А. Клюевская концепция рая... С. 39.

<sup>&</sup>lt;sup>42</sup> Гарнин В. П. Примечания (Сд). С. 441.





Анализируя научную литературу по данной проблеме, исследовательница остановилась на монографии В. Л. Комаровича «Китежская легенда: опыт изучения местных легенд» (1936), в которой, в частности, рассматривался вопрос об истоках светлояровских легенд. В. Л. Комарович «наряду с отголосками неких "бесовских игрищ" отмечает в них (вслед за П. И. Мельниковым-Печерским) пережитки купальских празднеств и радуничной обрядности, соотнесенной с погребально-поминальным ритуалом славян и культом предков»<sup>44</sup>.

Для Клюева также характерно соотнесение сакрального центра с древним языческим праздником, игрищ – с погребально-поминальным обрядом  $^{45}$ . В главке восьмой есть прямая отсылка к празднику Ивана Купалы и к смерти птицытотема.

Купальский праздник, как известно, связывают с поиском и обретением чудесного растения – папоротника. В отличие от реального растения, которое никогда не цветет, мифическое ассоциируется с огненным пламенем, что свидетельствует об его устойчивой связи с огнем<sup>46</sup>. Цветок сияет и блестит, что «объясняется и его связью с драгоценными металлами: он золотой или серебряный»<sup>47</sup>. И, наконец, пламя цвета кровавого. Его возникновение из крови (средоточия души) дает ему возможность двигаться подобно живой птичке. Не случайно «в русском языке "папоротник" одного корня со словом "папороток", что означает "второй сустав у птицы"»<sup>48</sup>. Суммируя все значения цветка, Н. А. Криничная в связи с этим цитирует

<sup>&</sup>lt;sup>48</sup> Там же.





<sup>&</sup>lt;sup>44</sup> Криничная Н. Китеж: легенды о провалившихся городах // Криничная Н. Русская мифология: мир образов фольклора. М.: Академический Проект; Гаудеамус, 2004. С. 720.

<sup>&</sup>lt;sup>45</sup> Маркова Е. И. «Олонецкая купина» Николая Клюева // XXI век на пути к Клюеву... С. 11; ее же: Творчество Николая Клюева... С. 55–56.

<sup>&</sup>lt;sup>46</sup> Криничная Н. Русская мифология... С. 593.

<sup>&</sup>lt;sup>47</sup> Там же. С. 594.





заключение А. Потебни: «папороть есть воплощение птицы, принесшей огонь, а тем самым и самого небесного огня»<sup>49</sup>.

В клюевском контексте значима и связь цветка с огнем, и металлом, и птицей. Однако читатель будет смущен: пудожские бабы срывают не чудесный цветок, а откапывают дресву, т. е. крупный песок, красный песчаник. Но не тождественны ли крупные красные песчинки капелькам крови, из которых, будто из семени, произрастает папоротник. Но у Клюева дресва не просто красная, она имеет золотой, мифический цвет.

Мало того, дресва, по «Словарю» Даля, означает также хрящ $^{50}$  – упругую и твердую соединительную ткань организма позвоночных животных и человека, из которой построены некоторые части скелета (ср.: хрящ и второй сустав у птицы).

Как известно, купальский праздник связан как с огнем, так и с водой, что отражено в самом имени главного персонажа (Купала). В Вятской губернии дресвой называли каменья, прошедшие сквозь огонь и воду: их раскаляют в бане, затем толкут и используют для мытья полов. В Тюменской губернии дресва означала наносную мель на реке<sup>51</sup>.

Как видим, дресва имеет ряд значений, а Клюев, тонко чувствующий слово, учитывал, как правило, весь спектр значений, всю гамму смыслов.

Папоротник и дресва имеют общие признаки: связь с огнем, водой («папороть растет в лесах, около болот, а мокрых местах в мхах $^{52}$ ), кровью, позвоночным существом и металлом (золотая дресва).

Но самое главное, цветок и дресва имеют общие функции: перво-наперво являются источником света – сияния: «...Когда

<sup>&</sup>lt;sup>52</sup> Криничная Н. Русская мифология... С. 596.





<sup>&</sup>lt;sup>49</sup> Потебня А. А. О некоторых символах в славянской народной поэзии. О связи некоторых представлений о языке. О купальских огнях и сродных с ними представлениях. О доле и сродных с нею существах. Изд. 2-е. Харьков, 1914. С. 178–179. Цит. по: Криничная Н. Русская мифология... С. 594.

<sup>&</sup>lt;sup>50</sup> Даль В. И. Толковый словарь... С. 492.

<sup>&</sup>lt;sup>51</sup> Там же.





созреет почка, <...> она разрывается с треском, вся покрывается огненным цветом, что глаза не могут вынести – так пышет от него жаром! Вокруг и вдали разливается яркий свет...»<sup>53</sup>.

У Клюева: «Никто не знает, отчего у пудожских баб избы на Купальский день кипенем светятся... то червонное золото светозарит» (39).

«Никто не знает» – это замечание относительно таинственного происхождения света опять-таки усиливают синонимичность цветка и песка. Сравнение с червонным золотом логично вытекает из наших рассуждений. «Кипенем светятся» – объяснение этого словосочетания можно найти у А. Н. Афанасьева со ссылкой на работу профессора Буслаева. Корень «куп» (купава) «имеет значение белого, ярого, а также буйного в смысле роскошно растущего, откуда в нашем языке употребительны: купа́вый – белый, купа́ва – белый цветок, купа́вка – цветочная почка у особенно белых цветов. Так как "у, и, ы" в известных случаях чередуются, то корень "куп" может иметь форму "кып", откуда купеть и кипень (кыпень) – в значении белой накипи и вообще белизны ("бел, как кипень")»<sup>54</sup>.

Избы благодаря воздействию дресвы, как цветы светятся. Но не просто светятся, в тексте сказано: «то червонное золото светозарит» (39).

Почему Клюев употребил столь редкий глагол «светозарит»? Насколько он точен: может, следовало употребить глагол «златозарит»?

По наблюдению В. В. Колесова, со времен Древней Руси для православного выявилось «вполне определенное различие между тем, что является златозарным, и тем, что всегда светозарно. Златозарный – озаряющий все вокруг, блеск земного, простого, мирского света, тогда как светозарный –

 $<sup>^{54}</sup>$  Афанасьев А. Н. Поэтические воззрения славян на природу. Т. III. М.: Современный писатель, 1995. С. 348.





<sup>53</sup> Криничная Н. Русская мифология... С. 593.





носитель собственного света, не отраженного через блеск другого предмета (небесные силы) $^{95}$ .

Стало быть, червонное золото дресвы светозарит, потому что оно особого – небесного – происхождения. Не случайно изба вписывается в систему астральных и солярных знаков, как мифический цветок, что соотносим с астральным клубком света величиной с желток, со звездой и солнцем $^{56}$ .

Эта цепочка: дресва – изба – золотой цвет – свет зари, безусловно, соотносится не только с символикой Купальского праздника, но и с символикой христианской. Праздник Ивана Купалы стал праздником Иоанна Крестителя, предтечи Спасителя. Праздник амбивалентен по своей сути: Купалу сжигают (смерть), Иоанн Креститель рождается.

Образы цветущих и светящихся изб изоморфны образу Покровского собора в «Песни о Великой Матери», что «цветет в сутёмки, пылает в зарянь» (519, 705). Уподобление собора цветущему и пылающему древу проецируется на Христово имя Свет, означающее сияние и процветание.

Купальская символика в «Судьбине» преобразована в православную, как бывшие языческие святилища стали своеобразной охранной зоной сакрального христианского пространства.

Ручей находится близ Вороньего Бора – то есть вблизи бывших жертвенных погребений, на что указывает и глухое место (бор), и орнитоморфное определение: лес ворона – птицы смерти. Струйки ручейка и мелкие речные жемчужины явно ассоциируются со слезинками. Дорога в сами Пудожские земли лежит через Бесов Нос. Так прозвали христиане скалы с выбитыми на них петроглифами – письменами язычников.

Но это заповедное место, скрытое скалами и лесами («за горами, за лесами»), как бы вписано в сакральный

<sup>56</sup> Криничная Н. Русская мифология... С. 594.





 $<sup>^{55}</sup>$  Колесов В. В. Свет и цвет в «Слове о полку Игореве». С. 44.





треугольник, в нижних точках которого расположились Муромский и Клименецкий монастыри, а в верхней – Палеостровский.

Данное построение треугольника является прежде всего символом троичности – Святой Троицы. Но важны и другие значения: мужского начала, огня, фаллического символа.

Между Пудожскими землями и Повенецкими странами в лесах, «в диком нелюдимом месте» крест стоит. Этот крест являет собой не просто христианский символ, он олицетворяет идею пупа земли – центра (ср. с Голгофой, где был воздвигнут крест), места, где сходятся пути во все миры<sup>57</sup>. Клюев сказывает: «Старики еще помнят, как ходили в низовые края, в Новгород и в Москву сказители и баяны дарева промышлять. Они-то на месте, где по домам расходиться, крест с привозного мореного дуба поставили…» (39).

Но не только заонежане уходили в древнюю и новую столицы и прочие земли, но и в их земли приезжали: «Бабки еще помнят, как в тамошние края приезжали черные купцы жемчуг добывать. На людях накрашены купцы по лицу краской, оттого белыми днем выглядят; в ночную же пору высмотрели старухи, что обличьем купцы как арапы, волосом курчавы и Богу не по-нашему молятся» (39).

Место действительно является центром мира, причем не просто географическим, но и культурным, хранящим память об языческих святилищах и письменах, древнегреческом философе и византийских святых, заонежских сказителях и ревнителях «древлего» благочестия. «На острове, в малой церковке царыградские вельможи живут: Лазарь и Афанасий Муромские. Теплится их мусикия (музыка или шире – «искусство муз». – Е. М.) – учеба Сократова – в булыжном жернове, в самодельных горшечках из глины, в толстоцепных веригах, что до наших дней онежские мужики раченьем церковным и поклонением оберегают» (39).

<sup>57</sup> Мифологический словарь. С. 662.









На заповедное место простирается власть Божия, заключенная в монастырских уставах, и власть кесаря: «...на кресте надпись резная про государева дарева повествует» (39). Под даревами, очевидно, подразумеваются не отдельные подарки, а обельные, т. е. освобожденные от податей земли. Называя означенные места (Пудожье, Повенец) «землями» и «странами», Клюев тем самым создает впечатление о больших пространствах. Конечно, физически они не занимают огромных площадей, речь идет об их духовной ауре. Действительно, «в фольклорном сознании границы между теми или иными объектами нередко размывались в силу "четырехсмысленного" толкования их образов, зависевшего от того, какое из четырех значений: буквальное, аллегорическое, тропологическое либо анагогическое, т. е. возвышенное - придавалось в конкретном случае каждому из них»<sup>58</sup>. Здесь, невзирая на довольно точное описание расположения данных поселений, на первый план выступает анагогическое значение.

Насколько эти границы совпадают с границами, очерчивающими пространство легендарного Китежа, для Клюева не столь важно - важно другое: все пространство на много верст вокруг является сакральным. Об этом свидетельствует и числовая символика. «От деревни Титовой волок сорокаверстный (сорок - счет не простой) намойной белой лудой (подводная каменистая гряда. - Е. М.) убегает до Муч-острова» (39), где и находится Муромский монастырь. Этот же «счет не простой» характеризует берега заповедного ручья: «врозмах до 20 саж < еней >» (39) - т. е. в сумме ширина земли, прорезанная водой, составляет 40 саженей. Число, как было сказано ранее, использовалось в средневековой литературе как «символ приуготовления к новой жизни»<sup>59</sup>, к которой и стремился странник, идя к монастырю, к неведомому священному граду. Используемые здесь круглые числа (40, 20) нельзя





<sup>&</sup>lt;sup>58</sup> Криничная Н. Русская мифология... С. 714. <sup>59</sup> Кириллин В. М. Указ. соч. С. 13.





рассматривать как сугубо документальные, «это лишь онтологически присущие миру знаки завершенности и гармоничности» В на образ гармоничного пространства работает и береговая симметрия, создавая представление об очертаниях прямоугольника. Правильную форму имел Китеж: уже сама правильная геометрическая форма которого отражала его гармоническое взаимодействие с космосом 61.

Клюевская топография представляет иерархически сложную структуру: островной сакральный треугольник вписан в водный круг: «Великое Онего – чаша гагарья...» (39). Круг есть «обозначение космического пространства, его границы отделяют космос от хаоса; одновременно круг воплощает бесконечность» вляется символом самого Бога: «Deus est circulus, cuius centrum est ibigue, cnius circuferentia vero nusguem» (Бог – это круг, центр которого повсюду, а окружность – нигде) На это древнее представление накладывается христианское иконное осмысление круга как нимба, символизирующего исходящий свет В данном случае свет, исходящий от Троицы.

Внутри треугольника заповедный град с заповедным прямоугольником, возможно, даже квадратом, символизирующим в древней топографии землю<sup>65</sup>. На иконе прямоугольник, в углах которого изображены Ангел, Лев, Телец и Орел, означает символы четырех евангелистов, несущих миру весть о Спасителе и его грядущем суде<sup>66</sup>. Хотя символы в клюевском тексте не означены, но подобное толкование возможно, ибо они очерчивают ручей – водную стихию – знак Богоматери, икона которой зачастую расшивалась жемчугом. Эта смысловая

<sup>&</sup>lt;sup>66</sup> Там же.





 $<sup>^{60}</sup>$  Кириллин В. М. Указ. соч. С. 13.

<sup>&</sup>lt;sup>61</sup> Криничная Н. Русская мифология... С. 722.

<sup>&</sup>lt;sup>62</sup> Мифологический словарь. С. 661.

<sup>&</sup>lt;sup>63</sup> Юнг К.-Г. Один современный: О вещах, наблюдаемых на небе. М., 1992. С. 23.

<sup>&</sup>lt;sup>64</sup> Барская Н. А. Указ. соч. С. 19.

<sup>&</sup>lt;sup>65</sup> Там же. С. 27.





идея возможна в истолковании данной топографии, потому что земное пространство завершает крест – знак Его Голгофы. Островное пространство его дублирует: на Палеострове «шумит Неопалимое Древо» (39). Древо (мировое древо) и крест в фольклорно-мифологическом сознании синонимичны. Неопалимое Древо здесь – и ветхозаветный куст, символизирующий Бога, и новозаветная купина, означающая Богоматерь. Это подтверждает наше наблюдение, что иерархия геометрических форм у Клюева есть исконная тайнопись.

В народных легендах «провалища» имеют «разный диапазон варьирования, то расширяясь, то сужаясь в своих пределах: от города (села) – монастыря (храма) – дома (избы) до некоего сакрального атрибута, в качестве которого, ..., чаще всего фигурирует колокол» $^{67}$ .

У Клюева Китежем является пудожское селение, состоящее из светящихся изб, огражденное тремя монастырскими стенами и древом-колоколом: «Видел я, грешный, пречудное древо и звон огненный слышал...» (39). Таким образом, он сконцентрировал в одном локусе всю совокупность китежских градообразующих знаков.

Отличаясь от фольклорных версий, клюевская в то же время совпадает с ней. Мы уже говорили о соотнесенности согласно купальской символике строений с драгоценными металлами. На этом символический пласт накладывается «китежский»: для него также характерно «маркирование города знаками благородных металлов и драгоценных камней. ... "говорят, он весь в золоте был" " $^{68}$ . Червонное золото клюевских изб имеет ту же семантику, что и злато легендарного града. В. Я. Пропп пишет: «Золото становится достоянием только праведных. Так, в Апокалипсисе Павла (ошибочно: Иоанна. –  $E.\ M.$ ) подробно описывается место праведных как "золотой город" " $^{69}$ .

<sup>&</sup>lt;sup>69</sup> Пропп В. Я. Исторические корни волшебной сказки... С. 207.





<sup>67</sup> Криничная Н. Русская мифология... С. 718

<sup>&</sup>lt;sup>68</sup> Там же. С. 725.





Как видим, новозаветные представления синтезируются с древними языческими (купальскими) представлениями и более поздними о невидимых христианских городах. И образ Клюева-рассказчика опять накладывается на образ любимого ученика Христа Иоанна<sup>70</sup>.

Есть ли в описываемую эпоху это китежское селение, неизвестно, потому что его буквальная географическая локализация не названа. Может, осталась память о нем, реализованная в физическом действии баб, их ритуальной уборке изб на день Иоанна Крестителя, в памяти мужиков о византийских святых, о своих сказителях и баянах, в украшениях местных невест: «...на вороньегорских девках подзоры и поднизи жемчугом ломятся» (39). Ждут ли они своего жениха, небесного посланника, сумеющего возродить былую славу заповедного места? Но то, что ныне это место позабыто, из контекста явствует однозначно: ни купцов заморских, ни царских дарев.

Возможно, здесь нет реального провалища, но есть духовное провалище в памяти народной, и потому мало кто видит то, что должен видеть каждый: золотой лик Руси Святой.

«Провалищу», наступлению хаоса, предшествует физическая смерть праведника (праведников). Как правило, исчезновению Китежа предшествует разорение Батыем русских земель и смерть от рук неприятелей князя Георгия Всеволодовича. По мнению исследователей, это собирательный образ, соединивший в себе черты живших в разное время исторических деятелей, но имеющий черты и сына великого князя Всеволода Большое Гнездо<sup>71</sup>. В севернорусских вариантах легенды речь идет чаще всего о более поздних нападениях неприятелей: шведов, англичан, финнов<sup>72</sup>.

<sup>72</sup> Tax 1110





 $<sup>^{70}</sup>$  И даже ошибка В. Я. Проппа обретает в нашем контексте мистический смысл: образ апостола Павла постоянно сопутствует клюевскому родословию.

<sup>71</sup> Криничная Н. Русская мифология... С. 729.





Верный себе Клюев в неприятелях видит своих русских людей, подменивших мати – старую веру на новую, ложную. Он не описывает сражения времен раскола, а напоминает о самосожжении ревнителей «древлего» благочестия. «Палеостров – кость мужицкая: 10 000 заонежских мужиков за истинный крест да красоту молебную сами себя посреди Палеострова спалили. И доселе на их костях звон цветет, шумит Неопалимое Древо...» (39). Комментатор поясняет: в 1687 году скончались в огне 2700 человек и в 1689 – около 1500<sup>73</sup>. Клюев использует число 10 000 и как знак множества (много их, самосожженцев, было на Северной Руси), и как символ духовного совершенства<sup>74</sup>.

В отличие от народных легенд «провалище» как таковое не описано. Собственно, Китеж как таковой не уходит под воду, не прячется в горах, он возносится на небеса и вместе с ним праведные души самосожженцев. Остается сама святая земля, которая, как папоротник, что цветет раз в году, сияет единожды, призывая объединиться единоверцам в ее пределах. В повседневности не каждому дано понять подлинное предназначение этой китежской стороны.

Этот мотив ухода на небеса икон и праведников впоследствии будет разработан Клюевым в поэмах «Погорельщина» (1928) и «Песнь о Великой Матери» $^{75}$ .

Сакральный ландшафт имеет связь с потусторонним миром: «...на земной поверхности... есть точки, открывающие доступ к мирам, располагающимся в иных системах и пространствах»<sup>76</sup>. Медиативным локусом в «Судьбине» служат воды самого Онега и Неопалимое Древо. Последнее возникло на месте вознесения, но вознеслись в пламени не просто

<sup>&</sup>lt;sup>76</sup> Криничная Н. Русская мифология... С. 743.





<sup>&</sup>lt;sup>73</sup> Гарнин В. П. Примечания (Сд). С. 450.

 $<sup>^{74}</sup>$  У древних народов 1 и 10 означали символы совершенства, что перешло в христианскую символику, распространяясь и на кратные им числа. См.: Кириллин В. М. Указ. соч. С. 10.

<sup>&</sup>lt;sup>75</sup> Маркова Е. И. Творчество Николая Клюева... (гл. IV-V).





мужики, вознесся целый собор единоверцев – живая церковь.

Клюев по-своему трансформировал фольклорный мотив. «Например, – пишет Н. Криничная, – в местности, получившей название Шарпан (в Поволжье, близ деревни Малое Зиновьево), "ушла в землю" церковь. Сакральными знаками – символами дерева, вырастающего из церкви, служит свет ("что-то сияло"), огонь ("что-то горело") и колокольный звон ("слышали у сосны")»<sup>77</sup>.

В «Судьбине», как было сказано, не просто «пречудное древо» на костях взросло: оно – Неопалимое, т. е. является вариантом Неопалимой Купины – куста горящего, но несгораемого. Естественно, что от него исходит нетварный Свет-Огонь. Оно шумит, как обычное дерево, и звон издает, как церковный колокол. Звук у Клюева является своеобразной метонимией древа: он имеет цвет, способен к росту: «звон цветет...», «звон огненный...». Эти поразительные детали как нельзя точно подтверждают особый статус дерева и редкую красоту клюевского слога.

Но опять-таки рассказчик говорит: «Видел я..., слышал...», – но не утверждает, что видели и слышали «мы» – т. е. многие. Опять перед нами феномен видимого/невидимого мира.

Кто же указал ему путь в Китеж на Онего? Ответ: птица гагара. Опять-таки мы возвращаемся к купальской обрядности. К заветному огненному цветку (а Неопалимое Древо можно назвать вариантом папоротника) может привести и птица.

Сокровенный град Китеж дает о себе знать и звуковыми импульсами. Не случайно в индоевропейских языках значение слов «свет, блеск», кроме ранее перечисленных, соотносится еще со значением «звук»<sup>78</sup>. Логично, что святой

<sup>&</sup>lt;sup>78</sup> Маковский М. М. Сравнительный словарь мифологической символики в индоевропейских языках: Образы мира и миры образов. М., 1996. С. 289. Цит. по: Криничная Н. Русская мифология... С. 778.





<sup>77</sup> Криничная Н. Русская мифология... С. 767.





город являет себя миру и человеку через звон колоколов, осмысляемых в качестве его же метонимического эквивалента $^{79}$ .

«Согласно легендам о невидимом граде Китеже, "колокола звонят" или "в колокола бьют" в переходные моменты суточного цикла: чаще всего утром, на ранней зорьке, …, либо ночью, в двенадцать часов, …, и особенно в ночь "на Владимирскую", т. е. с 22 на 23 июня / с 5 на 6 июля. Это, по сути, канун праздника Аграфены Купальницы, которая, однако, … едва ли не полностью вытеснена Владимирской Божьей Матерью» Названный ранее праздник Ивана Купалы не противоречит сказанному: он попадает на 24 июня / 7 июля, на день Иоанна Крестителя.

Собственно, один купальский праздник переходит в другой. И не названное Клюевым имя, возможно, означает характерное для него стремление к двуединству мужского и женского начал, в основе всего сущего, в том числе праздников. Стремление объединить два купальских праздника в один Купальский день логично еще и потому, что в основе купальского мифа лежит инцест<sup>81</sup>. Впоследствии мотив запретной любви сестры к брату вытеснила христианская двоица: Матери Божия и Сына – иконы Владимирской Богоматери и Иоанна Предтечи (который по отношению Божией Матери – сын, но не по рождению, а по возрасту и своему сакральному предназначению).

Однако Н. А. Криничная обратила внимание, что китежские колокола звонят накануне дня Аграфены Купальницы еще и потому, что это время падает на Радоницу $^{82}$ . По свидетельству П. И. Мельникова-Печерского, именно в этот день на холмах у Светлояра собирались люди: здесь совершались

<sup>82</sup> Криничная Н. Русская мифология... С. 779.





<sup>&</sup>lt;sup>79</sup> Криничная Н. Русская мифология... С. 778.

<sup>&</sup>lt;sup>80</sup> Там же.

<sup>&</sup>lt;sup>81</sup> Мифологический словарь. С. 303.





языческие требища, справлялись «оклички» покойников<sup>83</sup>. Исследовательница находит, что «праздник Сретения Владимирской иконы Божией Матери вобрал в себя семантику не столько последующей, т. е. купальской обрядности, сколько предыдущей, связанной прежде всего с семицко-троицким циклом, в состав которого, в частности, входили Вторая Вселенская Родительская суббота (суббота накануне Троицына дня), отмечаемая у восточных славян как один из главных в году поминальных дней, и четверг Троицкой недели, называемой в некоторых местах Навской Троицей или Навским Четвергом (его наименование говорит само за себя: навь, навъ. навы – покойник)»<sup>84</sup>. Поскольку Троица – праздник переходящий, то он не имеет устойчивого календарного закрепления (отмечается на 50-й день после Пасхи), поэтому «название праздника, к которому приурочены акустические проявления невидимого града Китежа нередко так и не приводится, хотя связь с праздником неизменно подчеркивается. ... Согласно же севернорусским преданиям и легендам, затонувшие колокола звонят в озере, либо из-под земли каждый год в пасхальную ночь, Успеньев день (Успение Пресвятой Богородицы - 15/28 августа) или в канун других больших праздников, отмеченных знаками смерти, поминовения, воскресения» 85.

Мы не случайно перечислили все праздники, в которые слышны звуки колокола. Как художник Клюев и идет за традицией (Купальский день), и по-своему трансформирует ее: у него не дни, а локусы, которые полны чудесных звуков, носят имена, закрепленные за перечисленными праздниками.

На территории Муромского монастыря (XVI век) есть Успенская церковь, рядом с которой и погребен основатель

<sup>85</sup> Там же. С. 780.





 $<sup>^{83}</sup>$  Мельников-Печерский П. И. В лесах. Кн. 2.4.4. Гл. 1. С. 287. Цит. по: Криничная Н. Русская мифология... С. 779.

<sup>&</sup>lt;sup>84</sup> Криничная Н. Русская мифология... С. 779–780.





монастыря, священноинок Лазарь (1381), за ее алтарем – его преемник преподобный Афанасий.

Успение Богородицы – это ее смерть на земле и обретение вечной жизни на небесах. И ее образ, и образы знаменитых святых связаны с идеей смерти/рождения. В тексте сказано, что святые «...в малой церковке... живут» – т. е. пребывают на острове духом живым и святыми мощами: они и по смерти живы.

Имя Палеостровского монастыря – Рождественский Богородицкий (XII век) вкупе с именем церкви являет собой извечный феномен смерти/рождения.

Характерная для «Судьбины» идея троичности<sup>86</sup> трижды усилена при характеристике этих священных институтов: названы три монастыря, названы три имени святых (Лазарь и Афанасий Муромские, Корнилий, основатель Палеостровского монастыря, но имя Ионы Клименецкого, соответственно, выпадает из текста). И в подтексте значится главное троичное число: Клименецкий монастырь (1520 г.) носит имя Троице-Никольского<sup>87</sup>. Сияние Троицы и указующий перст Николая Чудотворца сопутствуют паломникам в их крестном пути.

Безусловно, на островах есть колокола, но чудесные звуки издают не они, а эквивалентные китежскому колоколу предметы, внешне никак на него не похожие. Так сказано: «Теплится их (Лазаря и Афанасия. –  $E.\,M.$ ) мусикия – учеба Сократова – в булыжном жернове, в самодельных горшечках из глины, в толстоцепных веригах...».

Слово «мусикия» в античности означало и саму музыку, и искусство муз в целом. У Клюева этот термин также не однозначен, так как и сам труд, и предметы труда он не раз уподоблял акту творчества и его созданиям. Подобно Платону<sup>88</sup>,

<sup>&</sup>lt;sup>88</sup> Азадовский К. «Гагарья судьбина»... С. 173.





<sup>&</sup>lt;sup>86</sup> Пономарева Т. А. Указ. соч. С. 94–98.

<sup>&</sup>lt;sup>87</sup> Информацию о монастырях см.: Гарнин В. П. Примечания (Сд). С. 449–450.





последователю Сократа, он видел в обучении искусству муз важнейшее средство воспитания, отсюда и пояснение: «учеба Сократова». Если иметь в виду только первое значение, то музыка для Платона – «чистая и возвышенная любовь к прекрасному, нежная и бескорыстная, лишенная всяких эксцессов, грубых разнузданных страстей...»<sup>89</sup>. Приблизительно в том же ключе (т. е. синоним красоты, гармонии, внутреннего лада) понимал смысл музыки – мусикии и Клюев<sup>90</sup>. Утверждая последнее, К. М. Азадовский находит, что это слово-понятие вошло в сознание поэта благодаря Тютчеву, которого он вспоминал в качестве антипода «немузыкальному» Некрасову: «Глухонемой к стройному мусикийному шороху, который, как говорит Тютчев, струится в зыбких камышах, как художник Некрасов мне ничего не дал ни в юности, ни тем более теперь»<sup>91</sup> (76).

Если мусикия звучит в камышах, то отчего бы ее не услышать в работе жернова, в глине горшочков и трении вериг, но услышать дано не каждому.

Заметим, что, говоря о мусикии, Клюев употребляет глагол не «звучит», а «теплится», имея в виду не только малую силу звука, но и его соприродность огню-свету. Ведь религиозные люди говорили не «зажжем свечу в церкви», а «затеплим свечу в церкви», «затеплим лампадку». Именно последняя характеристика подводит нас к окончательному заключению, что мусикия эквивалентна китежскому звону.

Не только звуки, издаваемые названными предметами, уподоблены колокольному звону, но и сами предметы,

<sup>&</sup>lt;sup>91</sup> Печатается по записи, выполненной Архиповым (Рукописный отдел ИРЛИ РАН). 1928 год указан предположительно. В январе в стране широко отмечалось 50-летие со дня смерти Н. А. Некрасова. Азадовский К. «Гагарья судьбина»... С. 173.





 $<sup>^{89}</sup>$  Античная музыкальная эстетика / Вступительный очерк и собрание текстов проф. А. Ф. Лосева. М., 1960. С. 40. Цит. по: Азадовский К. «Гагарья судьбина»... С. 172–173.

<sup>&</sup>lt;sup>90</sup> Азадовский К. «Гагарья судьбина»... С. 173.





согласно закону мифологического тождества $^{92}$ , изоморфны колоколу $^{93}$ .

Если иметь в виду китежские избы, то автором употреблен один звуковой глагол «шоркают»: «...той (золотой. –  $E.\,M.$ ) дресвой полы в избах да лавки шоркают». Учитывая, что в значимые по евангельскому календарю дни обычная домашняя работа превращается у Клюева в священный ритуал<sup>94</sup>, то вполне допустимо причислять и эти звуки к разряду чудесных.

И, наконец, на Палеострове «на их (мужиков. – E. M.) костях звон цветет, шумит Неопалимое Древо...». Чтобы усилить впечатление, рассказчик повторяет, уточняет: «Видел я, грешный, пречудное древо и звон огненный слышал...».

Здесь целый ряд элементов связан с китежским комплексом. Идея смерти/рождения здесь в буквальном смысле прорастает деревом, маркирующим медиативное пространство между подземным, подводным – невидимым китежским миром и земной, вполне конкретной поверхностью.

Это древо соотносится с березой, «которая стоит на берегу Светлояра, на холме, якобы скрывающем от человеческого взора собор Благовещения» В нашем случае – древо, скрывающее староверческую молельню.

<sup>&</sup>lt;sup>95</sup> Криничная Н. Русская мифология... С. 765.





 $<sup>^{92}</sup>$  Мелетинский Е. М. Общее понятие мифа и мифологии // Мифологический словарь. С. 653.

<sup>&</sup>lt;sup>93</sup> См., например, поэтические строки Клюева: «На костях горит мусикия» (459, 544); «И на обугленном погосте, Сдирая злать и мусикию...» (519, 729). Приведший эти строки К. М. Азадовский видит здесь иносказательное выражение сокровенной мысли о гибели России (Азадовский К. «Гагарья судьбина»... С. 173), однако, что означает «мусикия» в данном случае, не объясняет, очевидно, имеется в виду «красота», понимаемая «в самом широком смысле», и «красота», издающая звуки, – в узком смысле слова.

<sup>&</sup>lt;sup>94</sup> Ср., например: «Ангел простых человеческих дел Бабке за прялкою венчик надел, Миром помазал дверей косяки, Бусы и киноварь пролил в горшки, Посох врачуя, шепнул кошелю: "Будешь созвучьями полон в раю!.."» (512, 641).





Древо для непосвященного является не столько знаком, указующим на присутствие сокрытого собора (молельни), сколько знаком, отводящим от поисков священного града. На подобные рассуждения наводит описание С. В. Максимовым погребального обряда у старообрядцев бегунского согласия: они «погребали умерших своих, на могилах коих не по-православному – крестов нет, а *ёлушки*, у коих, когда хоронят мертвеца, *подкапывают коренье*, сворачивая всю цельну. Выкопавши яму, клали туда тело умершего без гроба..., поставя *ёлушку* на место, *яко будто век тут ничего не бывало*, 96.

Итак, древо стоит на месте креста, являя собою крест. Также в клюевском тексте оно изоморфно молельне и ее метонимической замене – колоколу.

Если в китежских легендах в «березнике около озера слышится молитвенное пение невидимого хора» 7, то здесь само дерево, взросшее на костях, издает звон. Это вполне соответствует представлениям поэта о рождении звука, источником которого, как сказано в его цикле «Земля и железо» (1916), является смерть  $^{98}$ .

В предсмертном «ы-ы-ы!..» таится полузвук Он каплей и цветком уловится, как стук, – Сорвется капля вниз и вострепещет цвет, ... ... ... ... ... ... ... Древесной крови дух дойдет до Божьих звезд, И сирины в раю слетят с алмазных гнезд (244, 295).

Пройдя через акт «порождающей смерти», через тело и душу человека, цветка и древа, полузвук попадает в рай, где становится звуком. Налицо характерная для Клюева космическая вертикаль: Мать Земля – мировое древо – небеса.

<sup>98</sup> Маркова Е. И. Творчество Николая Клюева... С. 171-172.





 $<sup>^{96}</sup>$  Максимов С. В. Бродячая Русь. Т. 2. Ч. II. Скрытники. С. 258. Цит. по: Криничная Н. Русская мифология... С. 766. Курсив в тексте Н. Криничной.

<sup>97</sup> Криничная Н. Русская мифология... С. 765.





Здесь та же цепочка! От Матери-Земли, на которой воспламенилась деревянная молельня (древо), через предсмертную молитву и слезу полузвук огненным цветком взлетает к небесам, где становится «звоном огненным».

Так как Неопалимое Древо стоит «посреди Палеострова», то оно выполняет, как и китежское дерево, что стоит «посредине озера» (в центре вселенной) $^{99}$ , функцию мирового древа $^{100}$ .

Но можно согласиться и с К. М. Азадовским, который находит, что образ Неопалимого Древа является, очевидно, клюевской контаминацией двух образов Священного Писания: Древа Жизни, «которое посреди рая Божия» (Откр.: 2: 7) и «Неопалимой Купины (Исх. 3: 2). Это замечание вписывается в художественную систему лирика Клюева, в которой «рельефно выделяются абрисы трех равнозначных сакральных локусов: Китеж – край Саровских сосен – рай» 101. В прозе, как видим, тождественная система уподоблений: Китеж (Палеостров) – Неопалимое Древо – рай земной, невидимый.

Что касается отождествления клюевского образа с библейским терновником, в образе которого Моисею был явлен Господь, указавший пророку его миссию, то и здесь прав исследователь. Тем более что в Ветхом Завете и в истории русского раскола речь идет об Исходе.

Образ куста горящего, но несгораемого появляется у Клюева впервые в стихотворении «Есть каменные небеса» (1916–1919) и получает дальнейшее развитие в поэтических и прозаических текстах 102. Так, в стихотворении, написанном

<sup>&</sup>lt;sup>102</sup> Маркова Е. И. «Олонецкая купина» Николая Клюева // XXI век на пути к Клюеву... С. 10−18; ее же: «Купина» в творчестве Николая Клюева: образ и понятие // Православие в Карелии: Материалы III региональной науч. конф., посвящ. 780-летию крещения карелов. Петрозаводск: КарНЦ РАН, 2008. С. 176−183.





<sup>99</sup> Криничная Н. Русская мифология... С. 768.

<sup>100</sup> Азадовский К. «Гагарья судьбина»... С. 179.

<sup>101</sup> Криничная Н. Клюевская концепция рая... С. 33–34.





практически в одно время с «Судьбиной», «От березовой жилы повытекла Волга» (1921–1922 гг.) он живописует святую «Рублевскую Русь». Сопрягая имя великого русского иконописца с именами великих русских подвижников, со знаменитыми русскими иконами, поэт полагает, что они образовали Русскую землю как пространство неиссякаемой любви, которую он соотносит с образом библейского куста: «Про любовь-купину от Печоры до Нила Ткут морянки молву, гаги – гам голубой» (517).

Эта русская «любовь-купина», о которой поведано всему миру, рождена великим страданием, крест-памятник которому – Неопалимое Древо... Таким образом можно вести речь о клюевском образе-понятии – «народ-купина», означающем единение в любви и страдании.

О цветах и листьях на дереве ничего не сказано, хотя общее представление о визуальных впечатлениях напрашивается: сам остров – «красный», древо – «Неопалимое», т. е. горящее, но несгораемое, «звук» – огненный. Огненный цвет здесь и буквальное описание общего колорита, и метафизическое напоминание о пламени костра, поглотившего мучеников за веру. Где истинная вера – там и красота – «красота молебная». Потому и древо, как колокол, напоминает об истинной вере, о высоком страдании и непреходящей красоте.

В заключение еще раз подчеркиваем: звук на клюевской китежской земле соотносится с огнем-светом и, наоборот, огонь – со звуком: мусикия – теплится, избы – светозарят, звон на пречудном древе – огненный.

В уже цитированном стихотворении «Звук ангелу собрат, бесплотному лучу» (цикл «Земля и железо») Клюев написал следующие строки:

В бору, где каждый сук – моленная свеча, Где хвойный херувим, льёт чащу из луча, Чтоб напоить того, кто голос уловил Кормилицы мирской и пестуньи могил, –









Там отроку-цветку лобзание даря, Я слышал, как заре откликнулась заря, Как вспел петух громов и в вихре крыл возник, Подобно рою звезд, многоочитый лик...

Миг выткал пелену, видение темня, Но некая свирель томит с тех пор меня; Я видел звука лик и музыку постиг, Даря уста цветку, без ваших ржавых книг! (244, 295–296)

Выше мы вели речь о зарождении звука, в этих строках следует обратный процесс: звук возвращается на землю сначала к старухе, от нее через колыбельную – к дитяти, затем – ко всему миру. Опять воспроизводится родовая цепочка: старуха – дитя; зыбка (гнездо) – бор (древо).

Но как чудесный куст был явлен не всем израильтянам, так и «пречудное древо» в своем истинном значении открывается посвященному: ему дано видеть «звука лик», музыку постичь.

## § 2. Птица-водяница

Увидеть «звука лик» – это одно, но как через музыку своего слова передать то, что, казалось, передать невозможно – неизреченное. Клюеву этот дар редкий был дан. Его дарителем стала птица – сивая гагара.

В китежских легендах тоже встречается некая птица – мифический страж потустороннего мира, которая норовит заклевать непрошеного гостя<sup>103</sup>. У Клюева образ гагары открывает китежскую главку и завершает ее. Композиционное кольцо усилено неназванным кольцом – «восьмеркой» (главка в «Судьбине» восьмая по счету), означающей бесконечность, и кольцом озера: «Великое Онего – чаша гагарья...». Опять означена троекратность: в архитектонике жития в целом, конкретной главки и описанного мира в этой главке.

<sup>103</sup> Криничная Н. Русская мифология... С. 810.









«Сивая гагара» – не просто птица, а «водяных птиц царица» (38). Статус птицы дает понять, что все виденное находится в ее подводном царстве, но попавшие сюда визионеры путают земное с подводным сакральным миром, потому что, как и в ряде китежских легенд, здесь «справляются повседневные дела...», которые «в этом обыденном инобытии, или в инобытийной обыденности, таят в себе и некий символический смысл» 104, но последний не сразу подмечается и не каждым полностью постигается.

То, что здесь, в подводном китежском мире, есть дома, леса и образуются даже другие водоемы (как указанный ручей), не должно удивлять: здесь практически та же картина, что и на земле, над водой.

Наличие драгоценных камней указывает, что здесь владения водяницы: «берега... всё по земляным слоям жемчужной раковиной выложены». Как у водяного царя, есть дочери – прекрасные невесты, так и здесь есть девки, на которых «подзоры и поднизи жемчугом ломятся».

Старшее мужское население охарактеризовано: «онежские мужики», «сказители и баяны», «старики», женское тоже: «пудожские бабы», «старухи». Что касается молодежи, то о девках сказано, о парнях – ни слова, что еще раз подтверждает заключение, что речь идет об особых невестах, неземных, однако ждущих женихов с земного света. Они же могут восприниматься как земные, но ждущие небесных женихов.

Это в сказке герой угадывает нареченную, преодолевает все препятствия, правда, не без помощи своей морской невесты и обретает счастье на земле. Здесь же он либо навсегда остается в невидимом граде, либо уходит, но без невесты.

Что же в системе мифических представлений представляет собой птица-гагара? Об этом нам приходилось писать в связи с истолкованием образа Параши в «Песни о Великой

<sup>&</sup>lt;sup>104</sup> Криничная Н. Русская мифология... С. 811–812.









Матери»<sup>105</sup>, где героиню русские называют «лебедушкой», а саамы – «гагарой», ибо у одних птицей-прародительницей является лебедь, у других – гагара. Таким образом, оба народа видят в Параше свою прародительницу, что не противоречит христианскому контексту книги: земная Пятница является земным воплощением Богородицы, единой Матери всех северных христианских народов, к которым принадлежат православные русские, саамы, ижора, вепсы, коми, карелы и лютеране-финны.

В связи с данным умозаключением К. М. Азадовский пишет: «Не отрицая возможность такого толкования, отметим лишь несхожесть авторских решений в произведениях разного времени: во всяком случае, смысловая роль, которая отводится пресловутой гагаре в "Гагарьей судьбине" и – спустя десятилетие – в "Песни о Великой Матери", совершенно различна» 106.

Выслушав суждения авторитетного оппонента, напомним еще раз, что сама фамилия поэта «птичья» (Клюев – клюв), поэтому он вел свой род от птицы-тотема («Песнь о Великой Матери»). Напомним еще раз, что христианские элементы в творчестве поэта переплетаются с языческими, русские с иноплеменными и прежде всего – финно-угорскими. В последних, например, в мифах народа коми в образах лебедя и гагары по мировому океану плавали бог-демиург Ен и его брат Омоль. Ен противостоит своему брату Омолю (или Кулю) как творец хорошей и праведной (курсив мой. – Е. М.) части мира создателю всего плохого и злого. Гагара по приказу Ена приносит в клюве землю со дна океана, и они создают землю. Земля достается Ену<sup>107</sup>. Эту же функцию выполняет гагара в мифологии обских угров, где в роли демиурга выступает Нуми-Торум. Его помощник Куль-отыр предстает

<sup>107</sup> Мифологический словарь. С. 209.





 $<sup>^{105}</sup>$  Маркова Е. И. Творчество Николая Клюева... С. 37–39.

<sup>&</sup>lt;sup>106</sup> Азадовский К. «Гагарья судьбина»... С. 70.





в образе гагары, доставшей зачаток земли со дня первичного океана  $^{108}$ . Попутно заметим, что EH, по мнению мифологов, родствен удмуртскому богу неба Инмару и, видимо, финскому Ильмаринену. Поэтому подобный вариант космогонического мифа поэт мог услышать от карелов, саамов, у которых гагара выполняет аналогичную функцию и мифология которых до сих пор слабо изучена, а мог просто обобщить образы разных финно-угорских мифов, ибо он выдавал себя не только за «потомка лапландского (саамского. – E.~M.) князя», но и за «карельского князя» и «зырянского (коми. – E.~M.) Исуса».

Хотя «Гагарья судьбина» написана ранее «Песни...», но и здесь для поэта значима птица-демиург, создавшая Землю. Намек на ее созидательную функцию в тексте реализован так: «Живой гагара не дается, только знающий, как воды в земляной квашне бродят и что за дрожжи в эту квашню положены, находит гагару под омежным корнем...» (38–39).

Гагаре дано землю замесить, и это дано подобному ей, тому кто ведет род от нее, священной птицы-тотема. И здесь на память приходит образ квашонки, возникшей в тексте жития сразу после названия – «Гагарья судьбина»: «Я родился, то шибко кричал, а чтоб до попа не помер, так бабушка Соломонида окрестила меня в хлебной квашонке».

Этот образ хлебной квашонки, символизирующей землю (хлеб) и воду, в данном контексте синонимичен гагарьей квашне. Ранее квашонка была проинтерпретирована в свете новозаветных ассоциаций, но в данном случае напрашиваются и ветхозаветные: «В начале сотворил Бог небо и землю. Земля же была безвидна и пуста, и тьма над бездною, и Дух Божий носился над водою. ... И сказал Бог: да соберется вода, которая под небом, в одно место, и да явится суша. И стало так. [И собралась вода под небом в свои места, и явилась

<sup>108</sup> Мифологический словарь. С. 405.









суша]. И назвал Бог сушу землею, а собрание вод назвал морями» (Быт. 1:1,2,9,10).

Обращает на себя внимание связь голоса (крика) с появлением земли – воды (хлебной квашонки). Рассказ о созидательной функции гагары также предваряется рассказом о ее пении: «Перо у сивой гагары заклятое: зубчик в зубчик, а в самом черенке-коленце бывает и пищик...» (38). И завершают начальный фрагмент (экспозицию главки) о гагаре слова: «В час смертный отдает водяница таланному человеку заклятый пищик – певучее сивое перо» (39).

Китежская легенда у Клюева контаминируется со сказочными мотивами о водянице, Жар-птице, обретении вещего слова. Хотя китежская легенда не включает данные мотивы, но к последнему все-таки имеет некоторое отношение: пришедшие  $ommy\partial a$  разносят весть (слово) о Китеже по всей Руси.

Мы напомним, что гагара является прародительницей клюевского рода (и всех северных российских народов), но является ли она конкретно посмертным воплощением старухи-матери в житии, подобно гагаре в «Песни…»?

Вновь вернемся к описаниям матери и еще раз подчеркнем, что ее образу сопутствуют образы священного древа, птицы и речи.

Итак, в «Записях» сказано о видении ею «дуба малинового» (образ, синонимичный Неопалимой Купине), птицы в женьчужном оплечье (ср.: с жемчужными украшениями у клюевских китежанок) с ликом Пятницы-Параскевы. «Служила птица канон... с того часа прилепилась родительница моя ко всякой речи... Памятовала она несколько тысяч словесных гнезд стихами...» Итак, налицо типичная для Клюева вертикаль: древо – птица – гнездо. Но в гнезде для посвящаемой отроковицы слово и не простое: в нем «звон цветет знаменный, крюковой, скрытный, столбовой...». Подчеркнем характеристику словазвука: «звон цветет...» (ср.: Неопалимое Древо, у которого «звон цветет»).









Смерти матери в «Судьбине» сопутствуют образы птицы, древа/цветка/травы; грома/звона/слова. На сей раз в функции священной птицы выступает лебедь. Его присутствие подано через опознавательный знак («ноябрь щипал небесного лебедя, осыпал избу сивым (и гагара сивая. – Е. М.) неслышным пухом») и через сравнение усопшей с лебедями, умирающими на озерах. Напомним, что эпитет «сивый» в древнерусском языке имел тот же корень, что глагол «сиять». Таким образом, через цветонаименование подчеркивается сакральный статус птицы и сакральный статус Ухода матери.

Когда умирала («как душе мамушкиной выйти»), «...сходился вихрь на деревне: две тесины с нашей крыши вырвало и, как две ржаных (хлебных! –  $E.\ M.$ ) соломины, унесло далеко на задворки; как бы гром прошел по избе...».

Сравним с стихотворением-«подсказкой» «Звук ангелу – собрат, бесплотному лучу»: «Я слышал... Как вспел петух громов и в вихре крыл возник, Подобно рою звезд, многоочитый лик...» (этот лик символизирует Господа. – Е. М.). Здесь: вихрь, две тесины, как две ветки древа, как два колоса, как два крыла, и гром. И присутствие небесных сил, о которых было сказано ранее. Еще заметим, что в словах «Мамушка лежала... с неприкосновенным светом на лице» содержится скрытая цитата из канона Ангелу-хранителю: «Просвяти мя светом неприкосновенным и сотвори мя достойна Царства Небесного» 109.

Ангел небесный пролетел, потому мамушка сравнивается и со святой, и с чудодейственной богородицыной травой (эквивалентом древа) в «оленьем родном бору...».

И после погребения (порождающей смерти) вновь идет речь о древе – цветке: «И тысячецветник белый, непорочный из сердца ея и из песенных губ вырос». И опять с образом сакрального

 $<sup>^{109}</sup>$  Православный молитвослов и Псалтырь. С. 39. Цит. по: Азадовский К. «Гагарья судьбина»... С. 158.









растения связан образ звука: «...звон порхался в могильном песочке...». Звон порхался – порхал, как птичка певчая...

Звон-птица невольно возвращает нас к папоротнику, что напоминает птичку, и другим чудесным цветам, у которых отмечаются птичьи признаки: перелет-траве, воронце, бронце, ластовичей траве $^{110}$ .

Чтобы завершить характеристику цветущего звона, укажем на значимое для нас наблюдение Н. А. Криничной. В числе чудодейственных трав она называет травку лев. Если травка людям, «как лев кажется», то лев, наоборот, подчас ассоциируется с растением. Так и поныне на филенках расписных дверей, на донцах балконов в северных деревнях (Пудожском районе Карелии, Архангельской области) встречается изображение льва «с процветшим» хвостом. В музее Великого Устюга на девичьей повязке золотого шитья язык льва «прорастает» цветущей ветвью. «Процветший» же взвившийся хвост характерен для льва, изображенного на севернорусских подзорах и полотенцах, и льва, представленного в рельефе Георгиевского собора в Юрьеве-Подольском (1230–1234 гг.) 111. В народном искусстве цвести может любая часть живого тела, в том числе язык - голос, рык, звук, поэтому так естествен в повествовании Клюева цветущий звон.

Вернемся к образу матери. Если умирающую и умершую мать поэт сравнивает с лебедью, то почему появляется гагара? Сначала напомним о постоянном ожидании сына встречи с матерью: «...живу в звонком (опять звон! –  $E.\ M.$ ) напряжении: вот-вот заржет золотой конь у моего крыльца – гостинец Оттуда – мамушкин вестник».

Первая встреча состоялась почти сразу после похорон. «...я приехал с погоста, изнемогший от слез. Меня раздели и повалили на пол, близ печки, на соломенную постель. И я спал два дня, а на третий день проснулся, часов около 2 дня, с та-

<sup>111</sup> Там же.





<sup>110</sup> Криничная Н. Русская мифология... С. 545.





ким криком, как будто вновь родился. В снах мне явилась мамушка и показала весь путь, какой человек проходит с минуты смерти в вечный мир. Но рассказать про виденное не могу, не сумею, только ношу в своем сердце. Что-то слабо похоже на пережитое в этих снах брезжит в моем "Поддонном псалме", в его некоторых строчках» (32).

Начнем с места, где героя настигло третье видение (сновидение). Это - печной, материнский угол. Как известно, образ печи играет большую роль в поэзии Клюева 112: у него не только отдельно взятый герой, у него вся Вселенная - «за печуркой, под рябым горшком» (251, 310). В «Судьбине» именно на печи рассказчик научился читать, у печи он погрузился то ли в вещий сон, то ли впал в состояние временной смерти. Пробудившись - возродившись от сна/смерти, герой вступает в новую фазу своей жизни. Данная ситуация сродни чудесному рождению. Анализируя этот мотив в фольклоре, В. Я. Пропп особо выделял случай рождения из печи: «...с появлением очага под ним мыслился похороненный предок. ...рожденный живой есть вернувшийся к жизни умерший. Сказочный герой, появляющийся из печки, в исторической перспективе есть возродившийся к жизни умерший, находившийся в очаге или при очаге»<sup>113</sup>. Возродившийся герой в нашем случае – человек, вобравший память предков, знание предков. То, что герой лежит на соломе, намек на хлев, на ясли - место рождения Христа.

Если вести речь о времени, то называются переходные временные отрезки: через два дня на третий; около двух часов дня: идет 13-й час, на подступах – 14-й. Переходный характер числовых обозначений означает и переходное физическое состояние героя (между жизнью и смертью), и переход-

<sup>&</sup>lt;sup>113</sup> Пропп В. Я. Мотив чудесного рождения // Фольклор и действительность. С. 225.





 $<sup>^{112}</sup>$  Маркова Е. И. Творчество Николая Клюева... С. 182; Купер Н. Печь как центр клюевского Космоса // Проблемы литературы Карелии и Финляндии. Петрозаводск: КарНЦ РАН, 1996. С. 109–114.





ное духовное: он идет на новую ступень развития духа, идет к духовному совершенству.

Так, ни разу не упоминаемое ранее число 14, очевидно, можно интерпретировать в свете его употребления в «Киево-Печерском Патерике», где оно наряду с 15 позволяет «дополнительно подчеркнуть действительный, пронизанный светом высшей истины смысл описываемого события...» <sup>114</sup>. В отличие от упомянутого исследователем рассказа «О блаженной Евстратии Постнице» здесь 14 выступает в паре с 13 (числом коварным), что говорит, на наш взгляд, о том, что и от героя зависит, по какому пути он пойдет, как он распорядится полученным *оттуда* знанием предков.

Устойчивое упоминание числа «три» заставляет обратиться к другому рассказу «Патерика», который пронизывает триадологичность на всех уровнях. Это житие о тезоименном святом поэта Николае-Святоше. Здесь число «три» выступает «в качестве компонента сюжетной организации» 115, что характерно и для «Судьбины».

Нами уже давалась отсылка к монографии Т. А. Пономаревой, доказавшей, что названный текст характеризует принцип троичности. Она разделила следующие сюжетно-композиционные узлы: *три* видения-сна, *три* испытания верой, *три* рода любви, *три* «городских» искушения, *три* знакомства с тюрьмой, *три* образа «другого» дома, *три* человека на роль духовного наставника, *три* пространства, *три* мироустройства, *три* нетленных клада русского слова, *три* ипостаси автора 116. Исследовательница на примерах показала, что «даже в стиле, в перечислении деталей, в аргументации, в словесных повторах при стилистическом усилении Клюев часто пользуется магическим числом "три"» 117.

<sup>&</sup>lt;sup>117</sup> Там же. С. 95–96.





<sup>&</sup>lt;sup>114</sup> Кириллин В. М. Указ. соч. С. 36.

<sup>&</sup>lt;sup>115</sup> Там же.

<sup>&</sup>lt;sup>116</sup> Пономарева Т. А. Указ. соч. С. 94-95.





В процессе нашего анализа отмечалась уже обозначенная ею троичность и выделялись другие элементы содержания – формы, имеющие триадологическую структуру. Если для Т. А. Пономаревой число «три» становится образом динамической целостности<sup>118</sup>, то мы указали на спектр значений этого числа в фольклорно-мифологических и христианских текстах.

Итак, вернемся к третьему сну-видениию. «Повторяемость и доминирование числа "три" работает на главную идею – на спасительность отречения во имя Христа от мира с его земными заботами, на превосходство духовного подвизания над жизнью по разуму, на истинную силу праведной молитвы с бессилием опытного знания в вопросах жизни и смерти» 119.

Чтобы понять характер обретенного духовного знания, переданного матерью сыну, обратимся к «Поддонному псалму» (1916).

## § 3. «Поддонный псалом» как текст-путеводитель к третьему видению

«Поддонный псалом» нами был ранее проинтерпретирован и как текст, предвосхитивший современную дешифровку глаголицы, и как текст, где поэт пишет о таинстве постижения Речи, через которое он постигает таинство Креста Спасителя<sup>120</sup>.

Сам текст распадается на три космических круга: Свет (божественный) – человек – Русь; душа – Рай – Азбука; Спаситель – Ад – Рай. Эти три триады представляют процесс – жизненный цикл человека.

Сжатая характеристика содержания указывает на темы, связанные с тематическими узлами «Судьбины». Архитектони-ка «троичности – девятиричности» опять-таки являет стихотворную параллель прозаическому тексту, ориентированному на Троицу и на судный день Спасителя. Не входя в подробный

<sup>&</sup>lt;sup>120</sup> Маркова Е. И. Творчество Николая Клюева... С. 95–96.





<sup>&</sup>lt;sup>118</sup> Пономарева Т. А. Указ. соч. С. 95.

<sup>&</sup>lt;sup>119</sup> Кириллин В. М. Указ. соч. С. 36.





анализ этого чрезвычайно сложного сочинения, отметим те моменты, что проливают свет на хождение героя в невидимый град Китеж.

Итак, мать ведет сына в мир иной (сон-видение третье). Здесь «Возлетает душевное тело» героя, «Чтоб низвергнуться в черные воды – В те моря без течения и ряби», а навстречу ему плывут особые корабли.

Аз Бог Ведаю Глагол Добра – Пять знаков чище серебра; За ними вслед: Есть Жизнь Земли – Три буквы – с златом корабли, И напоследок Знак вита – Змея без жала и хвоста... (240, 290)

На печи младенцем поэт научился читать, здесь в состоянии порождающей смерти молодой поэт прозревает, что сами номинации букв славянской азбуки исполнены смысла, а глаголица в целом представляет единый текст, начало которого он и поведал читателю: «Я – Бог, ведаю (знаю) слово добра. Слово добра есть жизнь Земли».

О Боже сладостный, ужель я в малый миг Родимой речи таинство постиг, Прозрел, что в языке поруганном моем Живет Синайский глас и высший трубный гром, Что песню мужика «Во зеленых лузях» Создать понудил звук и тайнозренья страх?! (240, 290–191)

И сам серебристо-золотой (божественный) цвет букв, и отсылки к псалмам царя Давида и ангельским трубам, услышанным Иоанном Богословом, – все свидетельствует о том, насколько этот текст корреспондирует с «Судьбиной» и с автобиографическим циклом в целом.

Обращает на себя внимание, что в «Псалме» присутствует формула «аз есмь». Но она означает, отнюдь, не аз – мужик, здесь «Аз Бог» (Я – Бог) – в то время, как в самой Азбуке сказано: «Аз Букы». Если в старославянском языке «Букы» означают









«письмо», «грамоту»<sup>121</sup>, то Клюев осмыслил данную номинацию шире, у него «Букы» есть «Слово» – имя Иисуса, имя Божие.

А познавший Бога-Слово и уподобится Ему: «И явится Спасителем мира» (240, 291).

Приложитесь ко мне, братья, К язвам рук моих и ног; Боль духовного зачатья Рождеством я перемог! (240, 291)

Итак, третье видение становится последним актом духовной инициации поэта: он и есть Спаситель, он и есть Бог-Слово.

Путь, по которому провела мать сына, завершается пиром в деревне у моря, где на ели Сирин.

Запоет на ели Сирин: Баю-баюшки-баю.

Опять налицо характерная для Клюева космическая вертикаль: древо – птица – птенец – младенец в зыбке-гнезде. Логично, что пробудившийся – возродившийся герой должен пройти через новое испытание: найти эту деревню – мужицкий град Китеж.

К этому Китежу он и пришел, познав Слово-Речь (устный язык и письменное начертание), чтобы получить и сам инструмент передачи Слова-Речи – через песню-музыку и через начертание (пером священной птицы).

## § 4. Калевальско-есенинский подтекст в «Гагарьей судьбине»

Это перо, поющее и пишущее, он должен опять-таки получить от матери, обернувшейся гагарой. Почему же гагарой, а не лебедью? Думается, так разделил рассказчик ее ипостаси: душа, взлетевшая к небесам, воплотилась в Лебедь Белую;

 $<sup>^{121}</sup>$  Савельева Л. В. Славянская азбука: дешифровка и интерпретация первого славянского поэтического текста // Евангельский текст в русской литературе XVIII–XX веков. Петрозаводск: ПетрГУ, 1994. С. 22.









душа, плавающая по черным водам мертвых подземных морей, обернулась Гагарой Черной (ср.: белый / черный камень). Именно эта птица нужна в тексте, ибо с ней у поэта связано и дохристианское, языческое потаённое знание, и потаенное знание россиян-иноплеменников.

Утверждая, что текст Клюева многослойный, многозначный, мы не раз указывали, что на всех его уровнях происходит слияние языческого и христианского: христианизация знаков языческой культуры и в определенной степени оязычивание символов христианской культуры.

И, соответственно, образ матери, спроецированный на образы святой Параскевы-Пятницы и Богородицы, может соотноситься и с образом деревенской ведуньи, которой ведома магия древних русичей и народов, проживающих в сопредельных землях и на самой вытегорской земле, бывшей в досюльные времена местом проживания финно-угорского народа – вепсов 122.

Но ни дар ясновидения, ни магическое знание ведуньи мать при жизни передать не могла, что связано со спецификой передачи «дара» в Обонежье: «...учитель и неофит обязаны были нагими предстоять друг другу в полночь в бане. Учитель при этом сообщал слова самых главных заговоров "рот в рот", "язык в язык" или же "заплевывал" слова заговоров со своей слюной в рот восприемнику»<sup>123</sup>. Для людей разного пола, разумеется, подобная процедура исключалась.

Поэтому и возможно природные явления: вихрь, гром, вырванные тесины – истолковать как феномены, материализовавшие беспокойство колдуньи, не сумевшей передать свой «дар». Именно так их объясняли на родине Клюева и на соседних территориях Обонежья 124.

Поэтому сначала к нему во сне явилась мать-«ясновидящая», что в народной мистической практике, по мнению К. К. Логино-

<sup>&</sup>lt;sup>124</sup> Там же. С. 13.





<sup>&</sup>lt;sup>122</sup> Маркова Е. И. Творчество Николая Клюева... С. 32–33.

<sup>&</sup>lt;sup>123</sup> Логинов К. К. Указ. соч. С. 22–23.





ва, считается достаточно тривиальной ситуацией  $^{125}$ . Он считает, что Клюев не просто спал, а два с половиной дня был в беспамятстве, что «означало пребывание в особом "измененном состоянии сознания", в котором нередко постигаются многие мистические истины, даже происходят мистические "посвящения" (о чем мы и узнали благодаря тексту-проводнику. – E. M.), "подключения к миру невидимому"  $_{\rm s}^{126}$ .

Это подключение к миру невидимому и помогло герою прийти в невидимый китежский мир, где мать-птица передала ему чудесное перо.

В автобиографическом цикле есть единственный намек на ведовство матери. В тексте VII Клюев пишет: «Тоскую я в городе, вот уже целых три года, по заячьим тропам, по голубым вербам, по маминой чудотворной прялке» (47). Чудотворная прялка может принадлежать Пряхе-ведунье, выпрядающей нить судьбы<sup>127</sup>.

В лирическом «сказочном» цикле раннего Клюева у героя во сне перемежаются мать-пряха и девушка-русалка (водяница), звучит чудесное перо<sup>128</sup>.

Смежают сумерки глаза, На лихо жалуется прялка... Дымится омут, спит лоза, В осоке девушка-русалка (117, 173). ... ... ... Гусли – морок, всхлипнув звонко,

Гусли – морок, всхлипнув звонко Искрой канули во тьму.

Но в душе, как хмарь, струится Вещих звуков серебро – Отлетевшей жаро-птицы Самоцветное перо (105, 162–163).

<sup>&</sup>lt;sup>128</sup> Маркова Е. И. Творчество Николая Клюева... С. 133–160.





<sup>&</sup>lt;sup>125</sup> Логинов К. К. Указ. соч. С. 23.

<sup>&</sup>lt;sup>126</sup> Там же.

<sup>&</sup>lt;sup>127</sup> О роли образа Пряхи писали многие исследователи, в том числе об этом сказано в каждой главе нашей монографии.





В «Судьбине» все названные мотивы соединились в одном образе матери-птицы, которая манит сына и по смерти своей «под омежным корнем». Смертная вертикаль выстраивается так: древо – ядовитое растение цикута, гнездо – его корень, птица – мать, и в смерти дарующая жизнь (творчество) сыну (поэту).

Обращение к «Песни о Великой Матери» позволяет понять, почему в китежских водах возможен языческий ритуал. В древности подобное исцеляли подобным. Потому и Парашу, проживающую в пространстве древнего Выга (эквивалентного Китежу), от порчи («Могильным враном на прируб Обронен человечий зуб» (519, 734)) «отчитывает» ведун-лопарь (по поверьям колдун народа-соседа сильнее, чем свой).

Ритуальное действо охарактеризовано нами ранее, поэтому отсылаю читателя к книге<sup>129</sup>, напомнив здесь, что частью обряда является музыка на дудке, являющаяся уменьшенной моделью священного шаманского дерева, увенчанного птицей. Дудка воспроизводит птичье пение: «Га-га-га га-га... трювью-рю... чьюри-чирок» (519, 732). Благодаря птичьим заклинаниям больная душа превращается в птицу, летит на небо, где шаман «купает» ее в море, а потом оставляет спать в семиэтажном доме на срок до месяца, после чего ее возвращают владельцу<sup>130</sup>. Этот этап действа не описывается, но предполагается, так как девушка исцелилась и обрела новое прозвище «гагара».

На Онежском озере русские люди проживают в соседстве с карелами и вепсами. Рассказывая о своих путешествиях, Клюев вспоминает и коми-зырянскую Усть-Цильму, олонецкую поземку, Карелу, подчеркивая тем самым свое общение с финно-угорскими народами.

 $<sup>^{130}</sup>$  Гемуев И. Н., Сагалаев А. М. Религия народа манси: Культовые места. Новосибирск, 1986. С. 25.





<sup>&</sup>lt;sup>129</sup> Маркова Е. И. Творчество Николая Клюева... С. 37–39.





Не соглашаясь с нашим толкованием семантики образа гагары, К. М. Азадовский, тем не менее, рассматривает этот образ сквозь призму финно-угорской символики. Ключом для него являлась поэма «Медный Кит» (1918), содержащая следующие строки:

Матросы, матросы, матросы, матросы – Соленое слово, в нем глубь и коралл, – Мы родим моря, золотые утесы Где гаги-слова для ловцов-Калевал (324, 395).

«Погонщики» за гагарой уподоблены здесь ловцам слов «калевалам», то есть слагателям песен («Калевалов волхвующий внук», – говорил о себе Клюев). Поймавший «гагару – это поэт-сказитель, узревший красоту народной души, обретший жемчужину родимого слова» Соглашаясь, что и в «Судьбине» присутствует «калевальский» след, напомним, что, начиная с 1989 года, о калевальском «комплексе» в творчестве Клюева мы писали не раз За совта просутствует «калевальском просутствует» в творчестве Клюева мы писали не раз За совта просутствует стана просутствует «калевальском просутствует» в творчестве Клюева мы писали не раз За совта просутствует стана просутству просутствующим п

Однако, если быть точным, следует заметить, что «гагары» и «гаги» – разные биологические особи: первые – водоплавающие птицы, вторые – морские нырки $^{133}$ .

В суммарном тексте клюевских произведений образы гагары и гаги имеют близкие и даже тождественные функции, но в данном конкретном случае названа все же «гагара». Акцентируется не выловленное ею слово, а передача пера – слова.

<sup>133</sup> Советский энциклопедический словарь. С. 265.





<sup>&</sup>lt;sup>131</sup> Азадовский К. М. «Гагарья судьбина»... С. 72.

<sup>&</sup>lt;sup>132</sup> Маркова Е. И. Поэт Николай Клюев и Карелия // Карелы: этнос, язык, культура, экономика. Тез. докл. Петрозаводск: КФ АН СССР, 1989. С. 61-63; ее же: Элементы финно-угорской культуры в художественной системе Николая Клюева. Петрозаводск: КарНЦ РАН, 1991. 18 с.; ее же: Творчество Николая Клюева... С. 192–207; ее же: Зырянский Исус. Финно-угорский храм в творчестве Николая Клюева // V Междунар. конгр. финно-угорских писателей: Сб. докладов и выступлений. Сыктывкар: Полиграф-сервис, 1999. С. 43–59, и др. работы.





Опираясь на «Калевалу», Клюев создал близкие, но не тождественные образы. В эпической поэме Э. Лённрота в сотворении Космоса участвуют Ильматар, дева воздуха и мать воды, утка и сын Ильматар рунопевец Вяйнямёйнен. У Клюева прародительницей Космоса является женщинаптица, роль строителя Нового мира принадлежит ее сыну. В стремлении к мифическому синкретизму поэт также близок и эпической карельской песне, в которой птица-утка «Для гнезда нашла местечко – На лопатках Иисуса, На колене Вяйнямейнена...» 134.

Дева Ильматар – образ, придуманный Элиасом Лённротом. На ее колене утка откладывает яйцо. Клюев слил образы матери и птицы в единый образ, как и образы рунопевца и Иисуса – в образ поэта – нового Христа. Что касается инструмента, то Вяйнямейнен создает его сам: первое кантеле он смастерил из челюстей щуки, второе – из березы (певучий короб) и дуба (колки) и нежнейших волос девушки-невесты (струны). Его музыке внимают земной и небесный миры.

Даже дочери творенья Девы воздуха явились И, ликуя, восторгались, Слыша кантеле звучанье; А одна в небесном своде Там на радуге уселась, А на облаке другая, На краю сияя красном 135.

Птица в отличие от рыбы связана с воздухом и землей, в отличие от дерева – с водой. Но она связана и с растением – камышами, где вьет гнездо и высиживает яйца.

Клюев предпочел этот универсальный образ еще и потому, что он содержал его «ответ» Есенину. Полемика учителя и

<sup>&</sup>lt;sup>135</sup> Калевала / Перевод Л. П. Бельского. Петрозаводск: Карелия, 1985. С. 314.





<sup>&</sup>lt;sup>134</sup> Карело-финский народный эпос / Сост., вступ. ст., перевод, примеч. В. Я. Евсеева. Кн. II. М.: Восточная литература, 1994. С. 14.





ученика, старшего и младшего заявляла о себе в творчестве обоих как открыто, так и в подтексте. Это был и жесткий спор, и традиционное творческое состязание <sup>136</sup>. Предметом творческого состязания становится и вопрос о музыке, запечатлевшей сокровенное в душе народной.

Но начал разговор о музыке Александр Блок. В знаменитой статье «Интеллигенция и революция», написанной в январе 1918 года, он актуализировал эту знаковую для европейского и русского символизма тему в новом историческом контексте: «России суждено пережить муки, унижения, разделения; но она выйдет из этих унижений новой и - по-новому - великой» 137. Понимая, что революция не идиллия, великий поэт, обращаясь к интеллигенции, упрекал ее: «...вы мало любили, а с вас много спрашивается, больше, чем с кого-нибудь. В вас не было хрустального звона, этой музыки любви, вы оскорбляли художника - пусть художника, - но через него вы оскорбляли самую душу народную. Любовь творит чудеса, музыка завораживает зверей. А вы (все мы) жили без музыки и любви. ... До человека без музыки сейчас достучаться нельзя» <sup>138</sup>. В заключении статьи Блок призывает: «Бороться с ужасами может лишь дух...

А дух есть музыка. Демон некогда поведал Сократу слушаться духа музыки.

Всем телом, всем сердцем, всем сознанием – слушайте Революцию»  $^{139}$ .

С сентября по ноябрь 1918 года Сергей Есенин работает над статьей «Ключи Марии» и пытается найти ключ к музыке души народной: «Мария (отмечает он в подстрочнике. – *E. M.*)

<sup>&</sup>lt;sup>139</sup> Там же. С. 406.





<sup>&</sup>lt;sup>136</sup> Маркова Е. И. Полемика Николая Клюева и Сергея Есенина калевальского сюжета о состязании певцов // Есенин и мировая культура: Материалы Междунар. конф., посвящ. 112-летию со дня рождения С. А. Есенина. М.; Константиново; Рязань: Пресса, 2008. С. 245–253.

<sup>&</sup>lt;sup>137</sup> Блок А. Собр. соч. в шести томах. М.: Правда, 1971. Т. V. С. 396.

<sup>&</sup>lt;sup>138</sup> Там же. С. 403.





на языке хлыстов шелапутского толка означает душу» <sup>140</sup>. Душа – Мария есть везде: в орнаменте и иконописи, в былинах и сказках древних русичей.

Работая над статьей, поэт изучал мифологию и эпические творения многих народов, в том числе и «Калевалу». Здесь он наткнулся на интересующий его вопрос о происхождении музыки. В черновиках он записал: «Мы не помним, кто первый взыграл у нас на Руси до Бояна и кто наши гусли выдумал. [Опираясь на племенное родство с финнами и на некоторую <1 сл. нрзб.>] [В этом случае мы возьмем Вейнемейнена. Старый верный Вейнемейнен] [Музы<ка>]. Происхождение музыки у нас так и осталось пастушес<кое>»<sup>141</sup>.

Если на пути поиска он опирался на «Калевалу», то, высоко отозвавшись о «финском эпосе», в окончательном варианте статьи он отстаивает национальную самобытность: «Происхождение музыки от древа в наших мистериях есть самый прекрасный ключ в наших руках от дверей закрытого храма мудрости. Без всякого Иовулла и Вейнемейнена наш народ через простой лик безымянного пастуха открыл две скрытых силы воздуха вместе. Пастух только и сделал, что срезал на могиле тростинку, и уж не он, а она сама поведала миру через него свою волшебную тайну: "...Я когда-то была девицей Погубили девицу сестры..." ...Ничто не дается без жертвы. Ни одной тайны не узнаешь без послания в смерть» 142.

Итак, музыка у Есенина порождена древом, воздухом и жертвой (девушкой, связующей музыканта с потусторонним миром). Несет ее миру простой пастух.

Музыка Клюева порождена всеми космическими стихиями и жертвой матери-птицы, проводником ее является поэт, ставший

<sup>&</sup>lt;sup>142</sup> Там же. С. 190.





<sup>&</sup>lt;sup>140</sup> Есенин С. Полн. собр. соч. в семи томах. Т. V. Варианты / Сост., подгот. текстов и коммент. А. Н. Захарова, С. П. Кошечкина, Е. А. Самоделовой, С. И. Субботина и Н. Г. Юсова; науч. ред. Ю. Л. Прокушев. С. 187.

<sup>&</sup>lt;sup>141</sup> Там же. С. 285 (у Есенина имя эпического героя пишется «Вейнемейнен»).





новым Христом. Иисус, как известно, был пастырем – пастухом. Эта музыка должна слиться с музыкой Неопалимого Древа.

Но, расходясь с Есениным в деталях, Клюев солидарен с ним в главном: он ищет истоки музыки в древности, не музыку революции, а потаенное биение народного сердца он приглашает услышать. Поэтому-то он и выбрал гагару, которая подверглась осмеянию со стороны главного провозвестника революции Максима Горького. В его «Песне о Буревестнике» (1908) «гагары... стонут, - им, гагарам, недоступно наслаждение битвой жизни: гром ударов их пугает». Противопоставлен этим птицам Буревестник - «гордый, черный демон бури». В «Песне о Соколе» (1894) Горький воспевает гордого Сокола, противопоставляя его Ужу. Причем Сокол у него уподоблен человеку, который не служит Богу и пророку и посему не идет в рай, а находится «...вот в той пене... И те серебряные пятна на воде, может, он же... кто знает?» 143 Здесь Горький и Блок совпадают: «Демон некогда поведал Сократу слушаться духа музыки». У Клюева же в «Песне о Соколе и трех птицах Божиих» (1908) эта птица отождествляется со змеей: «Сокол враг, змея суровая», от полета которого, «Злого посвиста змеиного» (30, 101) гибнет Русская Земля. Ее спасают Божии птицы, благодаря которым лихой Сокол найдет свою могилу в море.

Клюев редко воспевал битвы, предпочитая отдавать свое перо идеям созидания. Соответственно и образы птиц выбирал не демонических. Но не будучи птицей демонической, гагара, однако, способна вызвать бурю, ибо мечтающий о ее даре должен пройти через испытание.

## § 5. Буря

Третье видение влечет за собой новое испытание<sup>144</sup>. Если от деревни Титовой, что в родном Вытегорском уезде, герой

<sup>144</sup> Испытание шестое или, если принять испытание второе за одно, содержащее 4 этапа, то третье, в любом случае триадологичность соблюдается (3×2).





<sup>&</sup>lt;sup>143</sup> Горький М. Собр. соч. в 16 т. М., 1979. Т. II. С. 275–276; Т. I. С. 152.





легко одолел по Онего путь до двух монастырей и Пудожских земель, то на пути в третий монастырь его и попутчиков настигла буря. «Помню, до 30 человек в нашей ладье было – всё люди за сивой гагарой погонщики. Ветер – шелоник ледовитый о ту пору сходился. Подпарусник волны сорвали... Плакали мы, что смерть пришла... Уже Клименицы в глазах синели, плескали сиговой ухой и устойным квасом по ветру, но наша ладья захлебывалась продольной волной...» (39–40).

Обращает на себя внимание не только сама буря, но и «шелоник ледовитый», что задул в разгар лета. На это время года указывает и день Купалы, и гагара-водяница, которая заявляет о себе в праздник русалий, падающий на троицкую неделю<sup>145</sup>. Воистину, как в сказке, лето сошлось с зимой.

Число «30» является кратным «трем» и характеризует не столько реальное количество лиц в ладье, сколько «идеальное представление» о цели экспедиции, подчеркивая «пронизанный высшим светом смысл данного события»<sup>146</sup>.

Настигшая путников буря может рассматриваться как характерное для северорусской словесности испытание на воде, обусловленное самой природой: многочисленными реками, озерами и большими морями. Данное событие вписывается и в «китежский комплекс», и соответствует сказочному мотиву переправы.

Приведенное описание бури вполне реально, и даже резкое изменение погоды можно объяснить коварной изменчивостью северного климата. Но если сопоставить с описанием Светлояра, то идти к нему полагается пешком, обходить озеро нужно было «посолонь». Герой «Судьбины» странствовал и пешком, и плыл по воде, поскольку все три монастыря находятся на островах. От деревни Титовой он мог практически сразу идти в Муромский монастырь, далее можно было проехать в Клименецкий. Он же обходит и Пудожье, и Повенецкие земли, которые

<sup>&</sup>lt;sup>146</sup> Кириллин В. М. Указ. соч. С. 34, 36.





<sup>&</sup>lt;sup>145</sup> Мифологический словарь. С. 472.





расположены так, что ему приходится обходить озеро, затем на Палеостров он «заворачивает мысами» – «посолонь». В Светлояре «вода всегда колеблется, и даже без всякого ветра (ср. поверье: в полночь, предшествующую дню Крещения Господня, колышется вода в реках и озерах; в них, осмысляемых как единая универсальная природная стихия, погружается сам Христос)»<sup>147</sup>. Это сравнение вод китежских со всеми водами в крещенский сочельник объясняет действие ледовитого ветра и позволяет провести параллель с неожиданным холодом, что «забрал, как о Крещении на проруби» в момент рождения поэта. Это совпадение опять подтверждает высокую миссию героя: его путь в волнах – его новое крещение, восхождение еще на одну – высшую ступень, ибо сокровенный град обретает лишь тот, кто помнит утверждение Иисуса: «Я есмь путь и истина и жизнь» (Ин. 14: 6), для которого главное – «жизнь во Христе»<sup>148</sup>.

На середине Светлояра есть воронка («дыра»), через которую можно заглянуть в иной мир. В этой точке и происходит постоянное бурление, вращение вод. В сакральной топографии середина означает центр мироздания, бурлящие воды – хаос, что окружает Вселенную<sup>149</sup>.

По отношению к Муч-острову и Палеострову остров Большой Клименецкий находится где-то посередине, и, очевидно, где-то близ него и находится искомая воронка. Этот вход «по данным мифологической символики в индоевропейских языках, соотносится с понятием святости, судьбы, вечности» 150. В то же время «координаты "врат", с мирской точки зрения, не всегда в достаточной степени определены», что является знаком «недоступности невидимого града» 151.

<sup>&</sup>lt;sup>151</sup> Криничная Н. Русская мифология... С. 751.





<sup>147</sup> Криничная Н. Русская мифология... С. 747.

<sup>&</sup>lt;sup>148</sup> Там же. С. 792.

<sup>&</sup>lt;sup>149</sup> Там же. С. 750-751.

<sup>&</sup>lt;sup>150</sup> Маковский М. М. Сравнительный словарь мифологической символики в индоевропейских языках: Образ мира и миры образов. С. 36. Цит. по: Криничная Н. Русская мифология... С. 751, 116.





В легендах и сами «врата» могут не иметь своих архитектурных знаков и потому могут не осознаваться поначалу паломниками в качестве конечной цели пути. Например, сказывали: «Пошли однова три брата, язвицкие, в невидимому граду Китежу, смотрят – на озере старец ложечки моет. "Это вы, говорит, у самих врат наших стоите"»<sup>152</sup>. Также по-житейски, и в центре, и неопределенно где, выглядят «врата» клюевского Китежа: «Уже Клименицы в глазах синели, плескали сиговой ухой и устойным квасом по ветру…».

К святому озеру паломники идут, но по самому озеру, безусловно, едут на лодках-колодах, на которых обычно свершается путешествие на тот свет<sup>153</sup>. Лингвисты обоснованно отмечают совпадение в индоевропейских языках терминов, обозначающих покойника, гроб, смерть и корабль<sup>154</sup>. Конкретно о лодках данного типа в «Судьбине» не сказано, хотя они карелами используются и по сей день. Но это и не простая лодка. В «Судьбине» это ладья. Образ белой ладьи, ведомой белоснежным лебедем, описан в легенде о Лоэнгрине. Рыцарь в состоянии сна прибывает из невидимого замка Монсальват 155. Образ Парсифаля, отца Лоэнгрина, заявлен в стихотворении Клюева «Не хочу Коммуны без лежанки» (1918 или начало 1919), но в единстве не с немецким лебедем, а русской Лебедью, «в ферязи атласной». Здесь он не только соединяет в браке «атлас с варяжской кольчугой», но провидит «Самоцвет и пестрядь Светлояра», и Купину «горящего куста» (340, 412). В «Судьбине», по сути, ладью тоже ведет птица, только не белая, а черная, только не буквально - а фигурально: птица - не средство передвижения, а цель путешествия.

В народных легендах наряду с персонажами, взыскующими сокровенного града, действуют лица, приглашенные

<sup>&</sup>lt;sup>155</sup> Там же.





<sup>&</sup>lt;sup>152</sup> Гациский А. С. У невидимого града Китежа // Древняя и новая Россия. 1877. № 11. С. 269. Цит. по: Криничная Н. Русская мифология... С. 751.

<sup>&</sup>lt;sup>153</sup> Криничная Н. Русская мифология... С. 749–750.

<sup>&</sup>lt;sup>154</sup> Там же. С. 750.





китежскими старцами «жить там до второго пришествия». Это люди благочестивы, которые «уже удостоились права слышать звон запредельных китежских колоколов, видеть свет, исходящий от свечей, поднимающихся зажженными из глубин Светлояра, различать неразличимые для других звуки церковного пения невидимого клира. ...Возможность приблизиться к вратам сокровенного града и внутренне приобщиться к тайнам потустороннего бытия достигается посредством углублённой сосредоточенной молитвы, позволяющей отрешиться от всего мирского, суетного, сиюминутного и совершить подъем к святому и чудесному. Приближение к вратам сакрального града способствует... обход вокруг Светлояра, чем обеспечивается подключение человека к неким универсальным ритмам многосоставного мироздания». 156.

Клюева-рассказчика можно рассматривать и как «взыскующего града», и как приглашенного: вспомним о письмах, что «вопияли и звали... каждое на свой путь». Могла быть весть и  $ommy\partial a$ . Во всяком случае все вышеописанное характеризует его как приглашенного.

Вопрос заключается в том, а был ли он в граде Китеже. Ведь судя по народным легендам, «праведные люди, взыскующие града Китежа и посредством богоугодной жизни заслужившие право войти в него, теперь, будучи приглашенными старцами, не торопятся воспользоваться этим правом. ...Перед святыми "воротцами", хоть и на краткое мгновение, их все же одолевают земные человеческие привязанности, мирские заботы, сомнения. Они-то и пересиливают духовную тягу к сокровенному граду как раз в то короткое мгновение, когда сакральный континуум прорывается в профанный хронотоп, вследствие чего "тот" мир оказывается проницаемым для "этого"» 157.

<sup>&</sup>lt;sup>157</sup> Там же. С. 798, 800.





<sup>&</sup>lt;sup>156</sup> Криничная Н. Русская мифология... С. 797.





Рассказчик, как показывает анализ, безусловно, в Китеже был. Но, как в сказке, герой должен, прежде чем попасть в золотое царство, пройти через медное и серебряное (а это царства *иного* мира), так и он прошел три земли: Титовой волок, Пудожские и Повенецкие страны, молился в двух монастырях: Муромском и Палеостровском. Остался – третий, Клименецкий. Он-то и есть златое царство, Китеж в Китеже. И был ли герой там – вот в чем вопрос.

Рассказчик «Судьбины» не пишет о чудесах Клименецкого монастыря. В момент наступившего ненастья он и его попутчики не молились, как, например, патриарх Никон, которого застала буря на пути в Соловецкий монастырь. В ответ на мольбу ему было дано спасение свыше, и благодарный патриарх создал на Кий-острове, что на пути в Соловкам, северный вариант Палестины: построил монастырь, главная святыня которого – кипарисовый крест – была изготовлена в Палестине. Он имел точные размеры креста, на котором был распят Христос. «В этот крест вложили около 400 святых мощей, 90 из которых были высокочтимые: кусочек креста Христова, кровь святых мучеников, части святых камней палестинских – от гроба Господня, гроба Богородицы, других мест, где ступала нога Христа» 158.

Если ненавистный Клюеву Никон так ведет, то тем более так следует поступить ревнителю «древлего» благочестия. Но перед нами все же не высший иерарх Церкви, а поэт.

Однако характер поведения поэта в бушующем море также описан. Пример тому – Гаврила Романович Державин, первый губернатор Олонецкой губернии. Во время путешествия в 1785 году по вверенным ему владениям он решил посетить Соловецкий монастырь. В Белом море его настигла буря. Он «хотя и не был на море, но не робел и не потерял духа, когда Эмин и Грибовский (его помощники. –  $E.\ M.$ ) замертво, почти без чувств, лежали; да и самые гребцы, как

 $<sup>^{158}</sup>$  Дерягин Г. Никон на Севере // Север. 1993. № 1. С. 130.









были лапландцы, неискусные мореходы, оцепенели, так сказать, и были недвижимы, то одна секунда – и валы были подобны погребению всех в морской бездне. В самое сие мгновение Державин (поэт писал о себе в 3-м лице. – Е. М.) вскочил и закричал на гребцов, чтоб не робели, подняли весла, на которые лодка несколько опиралась, и вдруг очутилась за камнем, который волнам воспрепятствовал ее залить» <sup>159</sup>. Так написал поэт об этом событии в автобиографическом сочинении «Записки из известных всем происшествиев и подлинных дел, заключающих в себе жизнь Гаврилы Романовича Державина» (1811–1813).

Несмотря на мужество, проявленное им в момент смертельной опасности, он, как православный человек, считал, что «все в руце Божией», потому события этого дня описал в стихотворении «Буря» (1794) в мистическом ключе.

Судно по морю носимо, Реет между черных волн; Белы горы идут мимо; В шуме их надежд я полн. Кто из туч бегущий пламень Гасит над мой главой? Чья рука за твердый камень Малый челн заволит мой?...160

У Клюева же ни поэт, ни его попутчики не молятся о спасении, никто не предпринимает для этого никаких действий. «Плакали мы, что смерть пришла...» В слезах исповедовались в грехах, чуя неминуемую смерть. «"Поставь парус ребром! Пустите меня к рулю!" – за велегласной исповедью друг другу в грехах памятен голос... Ладья круто повернула поперек волны, и не прошло с час, как с Клименецкого затона вскричала нам навстречу сивая водяница-гагара...

<sup>&</sup>lt;sup>159</sup> Державин Г. Р. Сочинения / Сост. В. П. Степанов, Г. П. Макагоненко. Л.: Художественная литература (Ленингр. отд.), 1987. С. 342–343. <sup>160</sup> Там же. С. 175.









Голосник был – захваленный ныне гагарий погонщик – Григорий Ефимович Распутин» (40).

Мотивы китежской легенды сомкнулись с мотивом сказочной переправы, где герой за невестой ли, за пером ли жарптицы отправляется в иное царство, путь в которое лежит через магическое водное пространство. Туда добираются разным способом, в том числе на корабле, на лодке, но в любом случае имелось в виду, что это ладья мертвых. Иногда героя вел туда вожатый <sup>161</sup>. «У племен, – писал В. Я. Пропп, – где уже развилось индивидуальное шаманство, таким водителем является шаман» <sup>162</sup>.

И здесь следует вспомнить лопаря-ведуна (шамана) из «Песни...». Ему подвластна гагара. Действительно, такой мотив присутствует и в мифологии: у самодийских племен в числе помощников шамана была гагара 163. Здесь в роли фольклорно-сказочного вожатого и мифического шамана выступает защитник истинного православия Григорий Распутин.

Что же Клюев? Почему он не переступил черту, не прошел во врата? Потому ли, как пишет Криничная, «приглашенные в Китеж... достигли праведности, но не достигли в ней абсолютного совершенства, они обрели веру, но так и не обрели полной уверенности. Вот почему в решительный момент они не смогли без колебаний преодолеть рубеж, отделяющий земное бытие от сакрального небытия» 164.

Возможно, доля сомнения и была в душе героя, иначе бы не плакал и не каялся в грехах, а боролся. Чем не «сталкер» Серебряного века?! Но, скорее, его судьба сродни Ариону:

<sup>164</sup> Криничная Н. Русская мифология... С. 800.





 $<sup>^{161}</sup>$  Пропп В. Я. Исторические корни волшебной сказки. С. 202, 210–211.

<sup>&</sup>lt;sup>162</sup> Там же. С. 214.

<sup>&</sup>lt;sup>163</sup> Мифологический словарь. С. 320.





А я – беспечной веры полн, – Пловцам я пел... Вдруг лоно волн Измял с налету вихорь шумный... Погиб и кормщик и пловец! – Лишь я таинственный певец, На берег выброшен грозою, Я гимны прежние пою... 165 (1827).

Сокрытый в образе античного певца, Пушкин клялся музыкой своих стихов в верности свободолюбивым идеалам, павшим и живым друзьям-декабристам.

Клюев, верный материнскому завету, стремился получить гагарье перо, чтобы всю Русь сделать градом Китежем. Поэтому и не переступил черту. А, может, и переступил да вернулся, но об этом не только Архипову, но и читателю «выведывать рано», ибо не дано ему вместить «ангельского воображения...» (31).

## § 6. О смысле названия

Почему Николай Клюев назвал свое автожитие «Гагарьей судьбиной»? Возможно, прав К. М. Азадовский, предполагая отдаленную перекличку с «Горькой судьбиной», известной «крестьянской» драмой А. Ф. Писемского. Чувствуется явная фонетическая близость заголовков. Возможно, прав он, прислушиваясь к мнениию киевской исследовательницы О. В. Пашко, считающей, что Клюева вдохновило имя Василия Гагары, описавшего свое паломничество из Казани в Иерусалим и Египет в 1634–1637 годах 166. Мы можем дополнить, что «гагрий» в древнерусском языке означало «странник», «подвижник». В свете всего сказанного надо подчеркнуть, что главным ведущим на этом пути была душа его

<sup>&</sup>lt;sup>166</sup> Азадовский К. «Гагарья судьбина...» С. 66. Пашко О. В. Образ гуся в творчестве Николая Клюева (к анализу орнитологического кода) // Клюевский сб. Вып. 3. Вологда, 2002. С. 159.





 $<sup>^{165}</sup>$  Пушкин А. Стихотворения. Поэмы. Сказки. С. 255.





матери – святой женщины и священной птицы, матери, олицетворявшей саму Русь. И потому «Гагарья судьбина» – это и судьба Матери-России и ее сына-поэта.

В известном смысле наше толкование названия перекликается с рассуждениями Т. А. Пономаревой: «Судьба героя-автора обозначена с момента рождения как "жизнь на родимых гнездах", странствие по "русским дорогам-трактам". Суффикс "ина" указывает на народный вариант лексемы (и добавим на женский. –  $E.\ M.$ ), на путь поэта как воплощения народной доли... "Сивая гагара" – символ удачи, обретения своей судьбы и веры»  $^{167}$ .

<sup>&</sup>lt;sup>167</sup> Пономарева Т. А. Указ. соч. С. 92, 102.















# Посол от медведя

### § 1. Саровский медведь

**В** «Толковом словаре великорусского языка» В. И. Даля слово *ведунъ* входит в семью (гнездо) однокоренных слов, возглавляемую глаголом « $в\pm \partial amb$ », здесь же  $в\pm \partial omcmso$ » (государственное учреждение) и «в $\pm \partial amb$ » (газета)<sup>168</sup>.

Государственное дело (в±домство) и государственное слово (в±домости) представляли собой верхний этаж «гнезда» (словарного и государственного), на нижнем располагалось древнее «слово-дело» в±дуна (колдуна, волшебника, знахаря). Семейные эти связи к началу XX века настолько обветшали, что грозили распадом всего гнезда. Когда рухнула империя, то восстановлению верхнего - государственного - этапа гнезда Клюев стремился помочь через восстановление связей внутри семейного родословия, одарившего его словом. Третья (опять число «3»!) буква русской азбуки, как было сказано, имеет древнее название « $\beta \pm \partial u$ », она стала той заветной нитью, доставшейся поэту от матери-ведуньи, благодаря которой он, «олонецкій в±дунъ», собирал слова, объединял их в гнезда-стихи. Восстанавливая сцепления между родственными словами, воскрешая глубинный смысл каждого слова, он тем самым стремился помочь воскресению Русского государства как родового гнезда.

<sup>&</sup>lt;sup>168</sup> Даль В. И. Толковый словарь... Т. І. С. 329–330.









Современники поэта забыли не только христианский смысл глаголицы, но забыли, что слово – живое, оно доносит до людей природные цвета и запахи, звуки и вкусовые ощущения – все то, что сотворено в мире еще до христианства, поэтому сама Земля для поэта есть книга 169, смысл которой он тоже стремится донести до современников и потомков. Помятуя, что в «Словаре» В. Даля гнездо, возглавляемое глаголом «в±дать», завершается существительным «в±медь», «олонецкій в±дунъ» называет себя и «послом от медведя». Именно в этом качестве предстал он перед императрицей.

«Три кресла впереди – сколок с древних теремных услонов – места царицы и ее старших дочерей.

На подмостках, покрытых малиновым штофом, стоял я в грубых мужицких сапогах, в пестрядинной рубахе, с синим полукафтанцем на плечах – питомец овина, от медведя посол» (41).

Как в этом чисто клюевском пространстве Царского Села не вспомнить, что древо поэта «замглено коренем во временах царя Алексия, закудрявлено ветвием... в сусальном полыме... потешных теремов» (43). Не из тех ли теремов, не из их ли окошечек слюдяных глядели и слушали его деда (по линии отца), что «...медвежьей пляской сыт был. Водил он медведя по ярманкам, на сопели играл, а косматый умняк под сопель шином ходил.

Подручным деду был Федор Журавль – мужик, почитай, сажень ростом: тот в барабан бил и журавля представлял» (44).

Этот текст воспроизводит уже знакомую нам космическую вертикаль, в которой человек, «зверь» и «птица» маркируют различные ипостаси мифического Космоса. Сопель здесь – знак мирового дерева, барабан (круг, диск) – образ самой Вселенной.

 $<sup>^{169}</sup>$  Маркова Е. И. Творчество Николая Клюева... С. 163–192. О книгеслове в творчестве Николая Клюева написана не одна статья, появилась и книга, что замечательно. Жаль, что уважаемые коллеги забывают сослаться на наш труд, который был предварен статьей 1989 года: Маркова Е. Стихотворный крест // Север. 1989.  $N^{\underline{\rm o}}$  10. С. 104–111.









Этот масштаб задан в начальных абзацах клюевской родословной «Праотцы» (1922) и в его автопортрете «Заметка» (1926). Оба текста начинаются со слов «Говаривал мне покойный тятенька...» (44, 46), создавая впечатление неспешного, продолжающегося повествования, начатого то ли недавно, то ли давно, – вечного и сиюминутного рассказа о первопредках.

Понятно, что без языческих корней Клюев не мог представить свою родословную. Для поэта не было противоречия в том, что он несет народу и благую весть, и весть от медведя. Внутри «тварного» мира должны быть посредники с Иным миром. Не кто иной, как Бог, создал тварь, и он должен ведать ее боль. Миссию «посла от медведя» на земле и на небе взял на себя Клюев.

Возможно, его семейное предание сохранило память о скоморохах-медвежатниках, возможно, это – необходимое для поэта воплощение в слове древнейшей связи человека с медведем, который, по народным поверьям, «был прежде человеком» 170. Память о тотеме-первопредке закреплена в гербах многих поселений, в том числе и на гербе города Вытегры изображены два медведя, поэтому у поэта были все основания считать себя «послом от медведя», ощущать себя звеном в цикле перевоплощений: человек/медведь, медведь/человек.

Остановимся на характере представления: дед играет, медведь под сопель ходит шином, т. е. перед нами развертывается древний танец – род четверки, кадрили<sup>171</sup>. (Ср.: в «Песни...» о Параше с Федей сказано: «Красивее нельзя пройти Размеренным досюльным шином Речной лебедушке с павлином!..» (519, 725).)

Федору почему бы не представлять журавля, если ростом в сажень, т. е. 2 м 13 см, а как взмахнет руками-«крылами», то еще одну сажень – маховую – обозначит: 1 м 76 см. Еще и

<sup>&</sup>lt;sup>171</sup> Там же. С. 633.





<sup>&</sup>lt;sup>170</sup> Даль В. И. Толковый словарь... Т. IV. С. 633.





под стук барабана летает. Не поэтому ли в севернорусских скоморошинах образ этой птицы ассоциируется с образом пономаря.

На море журавль-пономарь, Закричит – заварганит, Как в большой колокол ударит.

Или:

А журавье – пономарь церковной, А ножки тоне́ньки – доле́ньки, Штанишки сине́ньки, узе́ньки<sup>172</sup>.

Пара «медведь – журавль» не могла быть случайной. На Псковщине, земле северо-западного региона России, в старину любимыми масками ряженых на святках, были «медведь, ломающийся, показывающий, как бабы ходят по воду, как девушки глядят в зеркало, как ребятишки воруют чужой горох; и «журав», т. е. представляющий из себя подобие журавля... Чтобы изображать журавля, парень набрасывает на себя вывороченную шерстью вверх шубу, в один из рукавов которой продевает палки с крючками на конце. Палка изображает клюв журавля, и этим клювом ряженый бьет присутствующих на вечеринке девушек, а те, чтобы откупиться от назойливой птицы, бросают на землю орехи, конфеты, пряники, которые журавль и подбирает» 173.

Если медведь здесь изображает весь сельский мир, то игра с журавлем, безусловно, имеет эротический подтекст. И, действительно, святки завершались Крещением, а недели от Крещения до Масленицы назывались «мясоедом» и считались свадебными.

Но образ медведя, по народным представлениям, еще в большей степени, нежели журавль, соотносится с эротиче-

<sup>&</sup>lt;sup>173</sup> Круглый год. Русский земледельческий календарь / Сост. А. Ф. Некрылова. М.: Правда, 1989. С. 421.





 $<sup>^{172}</sup>$  Летописи. Онежские былины. М.: изд-е Гос. Литмузея, 1948. Книга тринадцатая. № 142. С. 571; № 220, С. 779.





ским образом, что означено в самом слове, которое в ряде индоевропейских языков соотносится со словами «мужское семя», «человек» (последнее в древности было равнозначно слову «мужчина» 174). По мнению А. Н. Афанасьева, медведь отождествляется с самим Перуном. Связь эта логична: Перун выполняет те же функции громовника, что и верховный бог античного Олимпа Зевс. Первой пищей последнего по рождении были молоко и мед 175. Как известно, слово «медведь» в славянских языках складывается из слов «мед» и «ведаю» или «мед» и «поедаю». Перун – медведь пронзает огнем – молнией тучи, даруя семя свое – молоко и мед дождевых капель – земле. И происходит чудо оплодотворения, дарующее обильный урожай, что опять-таки закреплено в индоевропейских языках, где «медведь» означает и «небо», и «чудо» 176.

Все перечисленное еще раз подтверждает стремление поэта подчеркнуть высокий статус своих первопредков, в какой бы ипостаси они ни были явлены миру. Соотнесенность с медведем – Перуном еще раз указывает на излюбленное Клюевым соотнесение своего рода с духом огня.

Разнообразие функций медведя в творчестве Клюева, включая эротическую, не раз рассматривалось в исследованиях<sup>177</sup>. Важно отметить, что в «Песни...» супружеские права на Парашу предъявили и зверь-тотем («Лежат, как гребень, когти На девичьих сосцах» (519, 747)), и крестьянский паренек Федя Калистратов (он же – святой Феодор Стратилат,

 $<sup>^{177}</sup>$  Маркова Е. И. Творчество Николая Клюева... С. 39–42, 45–49, 296–297; Солнцева Н. М. Указ. соч. С. 63–72; Лызлова А. С. Волшебно-сказочный образ медведя в контексте поэзии Н. А. Клюева // XXI на пути к Клюеву... С. 264–269.





 $<sup>^{174}</sup>$  Маковский М. М. Указ. соч. С. 214. Цит. по: Солнцева Н. М. Указ. соч. С. 65.

 $<sup>^{175}</sup>$  Афанасьев А. Н. Поэтические воззрения славян на природу. Т. І. С. 196–198, 189.

 $<sup>^{176}</sup>$  Маковский М. М. Указ. соч. С. 294. Цит. по: Солнцева Н. М. Указ. соч. С. 65.





являющийся на землю не только в облике человека, но и в оперенье священной птицы – павлина).

В воспоминаниях В. В. Ильиной приводится эпизод, воспринятый ею как фрагмент «автобиографического» рассказа Н. Клюева. Бывая в ее доме во время томской ссылки, поэт поведал о том, что его мать, дочь богатого помора, решила выйти замуж за дорогого ее сердцу Ваню-бедняка. Поскольку отец не дал согласия на брак, девушка отправилась на богомолье в Царьград. Идя через лес, она провалилась в берлогу медведя, который «проснулся и встал перед ней на лапы, огромный и страшный». На крик прибежал промышлявший неподалеку в лесу Ваня и вонзил в сердце медведя нож. «Тот рухнул, но успел выдрать Ване грудную клетку. Она подхватила его и еще некоторое время видела, как билось его обнаженное сердце» <sup>178</sup>. И в данном рассказе, и в поэме события повторяются, повторяется и трагический финал.

В приведенных в цикле текстах сказано, почему в роду не стало медведя. «Вышел указ: медведей-плясунов в уездное управление для казни доставить...» (44). Имеется в виду «первый» царский указ 1648 года, где приказывалось, чтобы православные крестьяне «...и скоморохов з домбрами, и с гусли, и с волынками, и со всякими игры... не играли, и медведей и с сучками не плясали, и ни каких бесовских див не творили» Грамота была отправлена в Белгород. Дед, подручный и медведь промышляли «до двухсот целковых... за год» (44) на ярмарках «в Белозерске, в веси Егонской, в Кирилловской стороне», но их участь сия не миновала.

Этот текст демонстрирует, возможно, единственное несогласие Николая Клюева со своим праотцом Аввакумом, в «Житии...» которого сказано: «Приидоша в село мое плясовые медведи з бубнами и з домбрами: и я, грешник, по Христе ревнуя,

 $<sup>^{179}</sup>$  Грамота в Белгород с текстом «первого» царского указа 1648 г. Цит. по: Белкин А. А. Русские скоморохи. М., 1975. С. 177.





<sup>&</sup>lt;sup>178</sup> Швецова Л., Субботин С. «Эти гусли – глубь Онега...». С. 108.





изгнал их, и хари, и бубны изломал на поле один у многих и медведей великих отнял – одно ушиб, и паки ожил, а другова отпустил в поле» <sup>180</sup>. Здесь мятежный протопоп полностью согласен с царем Алексием, с которым сам был вынужден вести борьбу.

Но для Клюева значимо то, что его дед (ушедший вслед за своим кормильцем) был предтечей поэта: «Но сопель медвежья жива, жалкует она в моих песнях, рассыпается золотой зернью, аукает в сердце моем, в моих снах и созвучиях…» (44).

Не только мать-гагара, но и дед-скоморох одарил внука магическим инструментом, что подчеркнуто сакральным эпитетом для характеристики цветомузыки «золотой зернью», указывающим на то, что этим словом-музыкой владеет посвященный. Об этом в статье «Медвежья цифирь» (1919) Клюев писал так: «От старины выискивались люди с душевным ухом: слышат такие люди, как пырей растет, как зерно житное в земле ломается - норовит к солнцу из родимой келейки пробиться, - как текут "слезы незримые, слезы людские..." Называл же русский народ таких людей досюль баянами за то, что они баяли баско, складно да учестливо, ныне же тех людей величают поэтами...» (154). Они-то и ведают «медвежью цифирь». «Цифрованное письмо, шифрованное, замена букв иными знаками, по особо придуманному ключу, чтоб сторонний не мог читать» 181. Так написано у Даля. Клюев бы просто сказал: «Цифрованное письмо – цифирь медведя – потаенная. У кого сопель – у того и ключ».

Что касается деда, то, несмотря на всю достоверность рассказа, остается вопрос: сколько же Тимофею было лет. Дед его мог быть человеком первой половины XIX века, даже мог жить в конце XVIII века, но никак не в середине XVII. Или имеется в виду один из далеких предков по имени Тимофей, или речь идет об указе местного правителя.

<sup>&</sup>lt;sup>181</sup> Даль В. И. Толковый словарь... Т. IV. С. 576.





<sup>180</sup> Житие протопопа Аввакума. С. 632.





Но, скорее, дед живет не в реальном биографическом, не в реальном историческом времени, а в историко-мифологическом, как Параша из «Песни...», которая живет во всех веках трагической русской истории.

То, что дед воспроизводил на своих представлениях редуцированный древний ритуал, отнюдь не означает, что он был стопроцентным язычником. Он был, как все русские люди, христианином, для которых, например, святки с их весельем, гаданиями, ряжеными, праздничным беспутством и озорством заканчивались Иорданью – водосвятием на Крещение 182.

То, что это так, видно из той же «Медвежьей цифири», которая начинается с рассказа о теплых, далеких землях, где «сладкие воды и духмяные рощи, где лебеди черные, а вороны белые, где люди ходят, как в раю нагими...

Все это чудеса вечные, не человеческой рукой сделанные. Но есть в мире одно чудо из чудес: просветленное озеро, зовется оно Сердцем человеческим, Живописною Тайною кличется» (153). Налицо еще один вариант китежского земного рая и его озера, отождествленного с человеческим сердцем или, наоборот, сердца – с озером (оба варианта характерны для Клюева). И здесь-то человеку помогает слово родить лебедя, что «гнездо из мороков вьет... крылом, жемчугом водяным окатится» и сердцу-озеру «сладко станет» и «из слов потайных, сердечных песня слагается, вот как ручеек – источина лесная...» (154).

Весь комплекс: птица – гнездо – жемчуг – ручеек – слово – заставляет вспомнить описанный в «Судьбине» Китеж.

Если принять эту статью (а точнее: «Приблизительно восстановленное слово, сказанное поэтом Николаем в Вытегорском красноармейском клубе "Свобода" перед пьесой "Мы победим!"» (153)) за ключ к циклу, то дар деда не третий, а первый, и благодаря ему герой-рассказчик по указке матери, идя на Китеж, спокойно проходит через лес, потому что в их

<sup>&</sup>lt;sup>182</sup> Круглый год... С. 434.









семье «долго еще висела шкура кормильца на стене в дедовой повалуше, пока время не стерло ее в прах...» (44). Но и прах мог стать оберегом, и сопель могла научить слышать, как «звон цветет».

Иначе, очевидно, и быть не могло: ведь сын деда, отец героя, женился на его матери, о родословной которой идет речь в тексте V. И ее предки пострадали от царя Алексия, давшего ход церковной реформе Никона. Таким образом слово баяна слилось с гласом херувимским...

В тексте VI повествование о деде продолжено рассказом «азъ есмь», где в отличие от текста I опущена финальная строка: «Саровский медведь (мед+ведь. – Е. М.) питается медом (+мед! – Е. М.) из Дамаска» (31). Герой не сравнивает, а отождествляет себя с медведем, приобретшим святость в Девеевой пустыне у Серафима Саровского. «Мед из Дамаска» – это и ритуальная пища потаенного религиозного знания Востока. Саровский мед сливается с дамасским – вот герою и дано ведать то, что другим неведомо.

В заключение позволим высказать предположение, что сопель является также параллелью есенинской дудочке, только жертвой в данном случае является сам «отрок вербный» (246, 298).

В христианскую эпоху редко на какого медведя приходился мужик Тимофей, еще реже – святой старец. Зато на каждого был охотник. И зверь сам стал убийцей. Убийцу-медведя Клюев увидел в своих снах: осеннем и святочном «под Рождество», о чем и рассказал Н. И. Архипову в январе 1923 года («Медвежий сполох»). Здесь медведи напали на поэта и его молодого друга. Если первый «на сосну вскарабкался», то «Сереженька же в чащу побежал прямо медведице в лапы... Только в лесном пролежне белая белозерская рубаха всплеснула и красной стала...

Гляжу я: потянулись в стволиках сосновых соки так видимо, до самых макушек... И не соки это, а кровь, Сереженькина медовая кровь...» (85).









С текстами V–VI здесь много общего, например, подробно описан костюм деда Тимофея: «...кафтан из ирбитского сукна носил, с плисовым воротником, кушак по кафтану бухарский, а рубаху носил тонкую, с бисерной накладкой по вороту» (44). У Есенина в свою очередь: «кафтанец на нем в синюю стать, из аглицкого тонкого сукна и рубашка белая белозерского шитья» (84–85). Проакцентирован светлый образ Есенина: дважды подчеркнут цвет рубашки – белая <u>бело</u>-(зерского) шитья. Излюбленное сочетание синего (кафтанец) с золотым: «без шапки, в своих медовых кудрях» (84). Воистину харизматический жених России, России-березки: «И весь он, как березка, на пожне, легкий и сквозной» (85).

Березка – не только излюбленный образ Есенина, с которым у него прежде всего ассоциируется Русь, но, может, та березка белозерская, которая объединяет его с дедом Тимофеем, чей путь лежал в Белозерск. Но Белозерск на Белом озере – озере Святом – земле Кирилло-Белозерского монастыря, еще одной китежской...

Но уже то, что друзья идут «лесным сушняком, под ногой кукушкин лен да богородицына травка» (84), намекает на то, что вступают они в пространство смерти – в сосняк. Но если Клюева сосна всегда спасала (под ней прошло его посвящение), то для Есенина стала могилой. И погиб-то столь любимый женщинами поэт не от медведя-соперника, а от медведицы-матери... Ведающая мед погубила медоголового, потекла его кровь медовая по сосновому древу, красный цвет приобрела сосна – неопалимый...

И тайна есенинской смерти стала тайной-плачем клюевской сопели...

# § 2. Талант и Дух

Напомним: «Гагарья судьбина» состоит из десяти главок, рифмующихся друг с другом. Так, 1-я главка посвящена материнскому началу в жизни героя: рождению, духовному









воспитанию и образованию. Она проецируется на 6-ю главку – на встречу с Толстым, в лице которого «недоросток» надеялся обрести духовного учителя и отца. Во 2-й главке речь идет о послушничестве (Соловки, Корабль, скопцы), о добровольном отказе от свободы – о смирении; в 7-й – о солдатчине и тюрьмах – о вынужденном отказе от свободы и спасительном смирении. В 3-й главке речь идет о странствии по Кавказу и по всей России и конечном обретении Святой Руси – Народного Иерусалима. В 8-й, что корреспондирует с ней, рассказывается о сердце Святой Руси – Китеже на Онего. В главке 4-й рисуется бесовское пространство обеих столиц, которое вновь дает о себе знать в 9-й главке в петроградском доме Распутина на Гороховой в 1915 году.

Была ли встреча в действительности? Азадовский пишет, что Клюев о своем общении с Распутиным заявлял еще при жизни «старца». Надписывая свои книги, он приводил строки из бесед с Распутиным. Например, в инскрипте на книге «Мирские думы», подаренной Блоку, он привел строки: «Головой лягать – мух гонять / Миром думать – смерть попрать», а под ними указал: «Из бесед со старцем Григорием Распутиным» 183.

В. П. Гарнин полагает: «Что касается встречи Клюева с Распутиным в Петрограде, то ей только способствовало знакомство поэта в окт.—дек. 1915 г. с царедворцем полковником Ломаном» 184. Относительно этого посредничества Азадовский замечает: «Будучи приближен к царской семье, Ломан хорошо знал Распутина и, рассуждая гипотетически, мог при случае представить ему талантливого "самородка". Однако зачем он стал бы это делать? К "народным поэтам" Ломан относился доброжелательно, зато к Распутину, как свидетельствует его сын Д. Д. Ломан, — весьма критически» 185.

<sup>&</sup>lt;sup>185</sup> Азадовский К. «Гагарья судьбина»... С. 60.





<sup>&</sup>lt;sup>183</sup> Азадовский К. «Гагарья судьбина»... С. 59.

<sup>&</sup>lt;sup>184</sup> Гарнин В. П. Примечания (Сд). С. 451.





Дело в том, что Клюев не мог не рассказать о Распутине, которого он охарактеризовал прислуживающему старцу бесу так: «Земляк он мой и сомолитвенник...» (40). Заметим: «...он мой...», а не я его земляк и сомолитвенник. С одной стороны, Клюев в своем житии ориентируется на образ Распутина (на его «темные» странствия в молодости, расцвеченные домыслами и вымыслами современников; на манеру «надиктовывать» книги. С 1907 по 1912 год таким образом было «написано» четыре книги)<sup>186</sup>, с другой – он дистанцируется от «старца» («Меня Распутиным назвали: В стихе расстригой, без вины...» (293, 353)).

Казалось, по закону троичности, пронизывающему житие Клюева, Распутин должен предстать в качестве третьего учителя: Соловецкие отцы – старец с Афона – братья-голуби Золотого Корабля; Лев Толстой – Иона Брихничёв – Григорий Распутин<sup>187</sup>.

И хотя во время бури на Онего Распутин выступил в качестве спасителя, рассказчик мечтает о беседе на равных, ибо он не просто ведает слово, он сам и есть Слово, потому и старается поговорить со старцем «на потайном народном языке о душе, о рождении Христа в человеке, о евангельский лилии...» (41).

Но Распутин не слышит его, отвечает «невпопад» и признается, что ныне «ходит в жестоком православии» (41). Судя по ответу, речь шла об иной конфессиональной принадлежности в прошлом. Действительно, современники не раз обвиняли его в принадлежности к секте хлыстов, что не подтвердилось изысканиями современных биографов 188.

<sup>&</sup>lt;sup>188</sup> Фирсов С. Л. Православная церковь и государство в последнем десятилетии существования самодержавия в России. СПб., 1996. С. 201–202. Цит. по: Гарнин В. П. Примечания (Сд). С. 452.





<sup>&</sup>lt;sup>186</sup> Гарнин В. П. Примечания (Сд). С. 451–452.

<sup>&</sup>lt;sup>187</sup> Пономарева Т. А. Указ. соч. С. 94. К числу возможных духовных наставников она относит Толстого, Распутина, Елизавету Феодоровну. Отметим, что ее и наши «троичные» цепочки совпадают не всегда.





Клюев, называя Распутина «сомолитвенником» и говоря, что «семнадцать лет не видались» (40), подтверждает «слухи» если не о хлыстовстве «старца», то о его странствиях по святым местам Русского Севера, что тоже не представляется возможным сегодня доказать. Семнадцать лет назад Клюеву было 14 лет, по его исчислению – 10-11. Где же вторая встреча во время бури на Онего, которая, скорее всего, произошла на Ивана Купалу 1914 года, после смерти матери (ноябрь 1913 года)? Ее будто нет. Но почему так ведут себя герои: «Поцеловались попросту, как будто вчера расстались» (40), речь все же идет скорее о расставании семнадцать месяцев назад. Тот, кого знал «старец» отроком, не может запросто общаться с Распутиным: он должен выдерживать хотя бы возрастную иерархию. Видимо, у поэта свое исчисление: каждый месяц идет за год. Если вести счет от начала июля 1914 до первых недель ноября 1915 года или конца октября, так и будет. На дворе скорее осень, нежели зима, потому прислуживающий Распутину бес обут не в валенки, а в галоши.

Число «17» относится к числу неправильных нумероформ, поэтому его появление в клюевском тексте можно объяснить ориентацией автора на реальное исчисление. Однако в сумме первая и вторая цифры дают «восемь». «8» же – число христологичное, поскольку связано «с пребыванием Христа в мире», сотериологическое, так как проецируется «на библейский фон спасения во время Всемирного потопа», и, наконец, эсхатологическое, поскольку стало «символом вечности, т. е. нового в Царствии Божьем, и символом евхаристического приобщения Церкви, то есть народа Божия, к этой воскресшей жизни» 189.

Казалось, Новых (в этой главке герой называет его и по настоящей фамилии) и его сомолитвеннику надо объединиться, ибо они вместе искали глубинное средоточие христианской жизни на Святой Руси (Китеж), спаслись от потопа (бури) и

<sup>&</sup>lt;sup>189</sup> Кириллин В. М. Указ. соч. С. 47, 28.









оба ощущают Конец, чреватый либо полной гибелью русского рода – народа, либо его новым воскресением, в котором будут править новые Христы.

В решении главных проблем: вопроса о земле и вопроса о мире они занимают одинаковую позицию, понимают тесную сцепленность этих проблем. «"Неладное, – говорю, – Григорий Ефимович, в народе-то творится... Поведать бы государю нашу правду! Как бы эта война тем блином не стала, который в горле колом становится?.." "Я и то говорю царю, – зачастил Распутин, – царь-батюшка, отдай землю мужикам, не то не сносишь головы!"» (41).

Но для Клюева решение социальных проблем немыслимо без вопроса о вере - без «рождения Христа в человеке». А этого он не видит в «земляке» («земляк» здесь, очевидно, означает не выходец с Севера, а человек из той же духовной земли, что и рассказчик). Поэтому главка выдержана в сатирическом ключе, что прежде всего обусловлено бесовским кольцом: встречает и провожает Клюева «бес в галошах». Мало того, как перекрестились, «как "аминь" сказать, внизу или вверху - то невдогад - явственно стон учуялся» (40). Что за стон, герою стало понятно только перед расставанием, потому и сравнил Распутина с Иоанном Новгородским, заклявшим «беса в рукомойнике» (41). Но если последний пошел на заклятие ради чистоты духа, то духа этого у Распутина в доме нет. Здесь царит «дух... кумачный» (40): дух щеголя (даже на рубахе «запястки перчаточными пуговками застегнуты» (40)) и сытого человека (пирог у него с красной рыбой), любителя дам и приближенного к царю. И хотя он чувствует, что Клюев «в чистоте себя соблюдает» (41), не стесняясь, предлагает ему: «...каким дамам тебя представлю?.. Хошь русского царя увидеть?..» (41).

Красный цвет, таким образом, присутствует здесь как олицетворение быта героя и его облика: «бурые жилки под кожей» (40), которые никак не красят «старца», посему не лик у него, а лицо, которое «как бы некоторая муть зарябила»









(40), поэтому и взгляд «не прочитывается»: «зрачки в масло окунуты» (40). Но это не лампадное, иконное масло (ср. с «маленькой масляничной слезинкой» Блока), а животный жир. Поэтому в доме «иконы не истинные, лавочной выработки», а «лампадка серебряная – подвески с чернью и рясном, как у корсунских образов» (40) символизирует не дух, а благосостояние.

И хотя, сравнивая себя и Клюева, Распутин говорит: «В тебе ведь талант, а во мне дух» (41) – на деле они поменялись ролями: Дух – это Клюев, обретший душу – Китеж, Слово – Китеж.

Поэтому-то, прощаясь, он «не поцеловал Распутина, а по-клонился ему по-монастырски...» (41).

Рассказчик сознательно называет адрес Распутина: Питер, улица Гороховая. В художественной системе жития он приобретает символический смысл. Человек, которому было дано стать вторым Иоанном Новгородским, утратил «мати веру», центром которой на Русском Севере был Великий Новгород, «променял право первородства на чечевичную похлебку» (Быт. 25: 30, 34). Вот и живет на Гороховой (горох и чечевица принадлежат к одному семейству двудольных растений бобовых) в городе Петра – царяантихриста, потому и беса называет: «братишка...» (41). И сам ли не шут гороховый? Не на этот ли талант он променял свой Дух?

Путь же Клюеву выстлан материнскими богородичными знаками: «Бес в галошах указал мне дорогу к Покрову на Садовой» (41) – т. е. собора Покрова Божией Матери на улице с названием, ассоциирующимся с библейским садом.

Не случайно следующий маршрут героя-рассказчика лежал в Царское Село с его замечательными садами и «дивным Феодоровским собором». В «Песни...» он уподобил собор «кувшинке со дна Светлояра» (519, 799), намекая на заветное китежское пространство, проросшее цветком с желто-золотистой окраской в чуждом пространстве.









Жил же поэт в доме сестры на Фонтанке<sup>190</sup>, «в том конце ее, где Чернышёв мост в берега вклевался, утренние гудки черными петухами уши бередят...» (41). Мост уподоблен то ли клюву каменной птицы, вонзившемуся в темя живой земли, то ли острию генеральской шпаги (Чернышёв мост – по имени генерала-антефа Г. П. Чернышева, участника петровских походов). Чуждому, черному (черн-ышёв) пространству соответствует черное мертвое время: «каменный петербургский день», «петушиное утро», когда даже фабричные гудки «черными петухами уши бередят...» (41). По поверьям западных и восточных славян, черный петух в хозяйстве к несчастью. Есть представление и о существовании демонических петухов<sup>191</sup>.

«Вот в такое-то петушиное утро к корявому дому на Фонтанке, в котором я проживал, подъехал придворный автомобиль» (41) и доставил меня в «холодный, сверкающий зал царскосельского дворца» (41). Из дома, где жила родная сестра поэта, он попадает в пространство смерти, что означено не только эпитетом «холодный», но «сверканьем», исходившим от «золотых стульев», на которых сидели «густо раззолоченные фигуры» (41). Не люди – фигуры, т. е. живые мертвецы!

Итак, Клюев предстал перед императрицей и великими княжнами. Документально этот факт не подтвержден, как доказывает Азадовский, и не может быть подтвержден. По мнению исследователя, Клюев «попросту перепутал себя с... Есениным».

К. М. Азадовский задает вопрос: «Зачем же отважился Клюев на столь очевидную подмену?» Ответ на этот вопрос можно найти в одной из последних фраз «Гагарьей судьбины». «Так развертывается моя жизнь: от избы до дворца, от песни

<sup>&</sup>lt;sup>192</sup> Азадовский К. «Гагарья судьбина»... С. 64-65.





 $<sup>^{190}</sup>$  К. А. Клюева, по мужу Расщеперина (Ращеперина) жила с 1914 г. на набережной р. Фонтанки, д. 149, кв. 9. См.: Гарнин В. П. Примечания (Сд). С. 452.

<sup>&</sup>lt;sup>191</sup> Славянская мифология. Энциклопедический словарь. М.: Эллис Лак, 1995. С. 307.





за навозной бороной до белых стихов в царских палатах» (42). Клюеву нужно было убедить своих слушателей (о читателях в советское время думать не приходилось), что, подобно Распутину, он, крестьянин, «простой мужик», поднялся в старой России до недосягаемых вершин – был принят и обласкан самой царицей.

Уточним: «Гагарья судьбина», как указывалось, не только не публиковалась, но очевидно, и не предполагалась ее прижизненная публикация.

Клюева не было рядом с Есениным (он в этот период был в Вытегре), который действительно читал в 1915 году стихи императрице. Очевидно, он не считал это подменой. Есенин его ученик. Но задолго до него во дворце выступал заонежский сказитель И. Т. Рябинин, отца которого Клюев почитал за своего духовного предка, поэтому свое незримое присутствие во дворце он материализовал в конкретном образе. Налицо принцип «собирания» биографии, но возможно и другое. Клюев мог присутствовать там ментально. Известный исследователь С. И. Субботин еще в 1991 году утверждал, опираясь на изыскания известного современного психолога В. В. Налимова, следующее: благодаря особенностям расширенного сознания поэта его духовное «я» пребывало там, где далеко не всегда была его плоть, поэтому надо признать эти путешествия такими же реальными, как и те, что подтверждены справками и свидетельствами очевидцев 193.

Клюев не мог не быть в Царскосельском дворце и по закону фольклорно-сказочного повествования. Герой, прошедший через столько испытаний, получивший благодаря переправе через магическое водное пространство заветный загробный дар матери, должен в конечном итоге жениться на царской дочери и стать царем.

 $<sup>^{193}</sup>$  Доклад С. И. Субботина был зачитан на Всесоюзной конференции «Николай Клюев. Новокрестьянская поэзия и русская литература» в ИМЛИ АН СССР 19 сентября 1991 г.









Во дворец он может прийти сам, его могут, услышав о его подвигах, привезти туда наготово, как в «Судьбине». Разумеется, «залитый галунами адъютант, с золотою саблей на боку», возгласивший: «Разбудить немедленно Николая Клюева! Высочайшие особы желают его видеть!» – является типично сказочным образом, как типично сказочным является описание дворца и его обитателей. Эти описания были не раз апробированы и в литературе: чем не «Ночь перед Рождеством» Н. Гоголя или «Малахитовая шкатулка» П. Бажова.

И чем не сказочно-фольклорное, может, народно-ярмарочное представление: зрители – «три кресла впереди – сколок с древних теремных услонов – места царицы и ее старших дочерей» – смотрят «на подмостки, покрытые малиновым штофом», где стоит «от медведя посол». То ли сказочный герой, то ли оживший дед, то ли поэт...

Имя царицы не названо, как не названы имена ее старших дочерей. Это не важно, важно только, что их трое, как в сказке. Важно, что посредником между ними выступает «сивый (эпитет из клюевского мира. –  $E.\,M.$ ) тяжелый генерал», который научил поклониться русской царице до земли, «и в лад... поклону царица, улыбаясь, наклонила голову» (41).

Может, ментальное присутствие поэта было видимо одной царице, и, чтобы не выдать его присутствие, «...говорила она, едва слышно шевеля губами»: «Это так прекрасно, я очень рада и благодарна» (42). Три благодарственных слова произнесла. Видимо, чтобы убедиться в реальности происходящего, «два раза подходила ко мне царица, в упор рассматривая меня» (42). Третьего шага не хватило, чтобы сказка стала явью... И не Григорий Ефимович Новых, а новый Роман Сладкопевец стал бы пророком для царской семьи Романовых. Имя «Роман» производно от «романский», «римский». Третий Рим Романовых – Римских погибал, но мог родиться иной – «Четвертый Рим», подлинный. «Четвертый Рим», – так назвал Клюев в 1921 году свою поэму, где в центре мира – севернорусская деревня и сердце поэта:









А сердце – изба, бревна сцеплены в лапу, Там горница – ангелов пир, И точат иконы рублёвскую вапу, Молитв молоко и влюбленности сыр (511, 635).

Не случился Четвертый Рим ни тогда, в 1915 году, ни позже... Задача поэта заключалась не в том, чтобы убедить читателя в существовании конкретного факта (Клюев там был!), а показать, насколько всемогуще и всеобъемлюще СЛОВО.

В Царском Селе звучало Пушкинское Слово 194, теперь звучит его плач матери по убиенному на войне сыну, по осиротевшей избе («Что ты, нивушка, чернешенька...»), сливаясь с воплями тысяч и тысяч крестьянок: «Покойные солдатские душеньки» («Поминальный причит», 1915). В словах «Подымались мужики-пудожане» («Мирская дума», 1915) звучит надежда, что восстанет народ, восстанет не просто с германцем воевать, а «Постоять за крестьянскую землю, За зеленую матерь-пустыню, За березыньку с вещей кукушкой...» (221, 264). И будут поддержаны их духовные усилия сильными мира сего, потому-то «...цветистым хмелем сыпались на плеши и букли... блистательных слушателей» (42) «Песни из Заонежья» (цикл стихотворений, вошедший в книгу Клюева «Мирские думы», 1916 г.).

Но хмель пьянит, возбуждая публику «на похвалы», а царицу погружая в печаль: «Глубокая скорбь и какая-то ущемленность бороздили ее лицо»  $^{195}$  (42).

<sup>195</sup> Даже морщинки на лице царицы имеют крестьянскую отметину («бороздили»). Но крестьянская ли, змеиная ли отметина («Трещинка поперек нижней губы» (40) у Распутина в системе клюевской символики означает страшную трещину в скале, «глыбе царской», которой уподоблена власть. См.: Маркова Е. И. Поэт и вождь в поэме Николая Клюева «Кремль» // Нарымская поэма Н. Клюева «Кремль»: интерпретации и контекст / Ред.-сост. В. А. Доманский. Томск: Томский гос. ун-т, 2008. С. 114–130.





 $<sup>^{194}</sup>$  См. в «Песни...»: «Был светел царский сад, Струился вдоль оград Смолистый воздух с мёдом почек, Плутовки осы нектар строчек Носили с пушкинской В свое дупло» (519, 800–801).





Ни у правителей нет сил поднять дух народа, ни у народа нет сил поддержать Дом Романовых. Воистину: «Достойно гибели все то, что существует» – русскому Риму пасть! И поэтому ничто не могло «размыкать» грусть поэта, его «чувство какой-то вины перед печью, перед мужицким мозольным лаптем» (42).

Но воцарение поэта все же совершилось, не через брачный венец, а через Слово-Дух. Он, подобно Христу, был и рабом Божиим, и царем, и человеком. Обрел, наконец-то, божественную ипостась, чтобы принять горькую чашу распятия как неизбежное, как искупление любовью грехов России.

И перед Концом он должен вновь ощутить материнскую любовь, которую ощутил в Москве у царицыной сестры Елизаветы Феодоровны, в доме которой на Ордынке поэт действительно был и выступал в ее доме и в основанной ею Марфо-Мариинской обители вместе с Сергеем Есениным 196 в 1916 году. Здесь же встречался с замечательными русскими православными художниками: со своим любимым живописцем М. В. Нестеровым, создавшим исполненные глубокого религиозного чувства картины «Видение Варфоломею» (1889–1890) и «На Руси» (1916), а также с художником В. М. Васнецовым, писавшим на темы русской истории и национального фольклора, расписавшим Владимирский собор в Киеве (1885–1896).

В этой духовной атмосфере он и услышал потрясшие его слова. «Добрая Елизавета Феодоровна <sup>197</sup> и простая, спросила меня про мать мою, как ее звали и любила ли она мои песни. От утонченных писателей я до сих пор вопросов таких не слыхал» (42). Заметим, последняя – 10-я – главка рифмуется с 5-й – материнской (Уход мамушки).

На материнской ноте завершается «Судьбина». И здесь триада: мать поэта, материнским богородичным знаком отмечен Блок, Елизавета Феодоровна. И отдав последний поклон Матери, рассказчик завершает свою «Гагарью судьбину».

<sup>&</sup>lt;sup>197</sup> Данный вариант отчества «Феодоровна» включает великую княгиню, будущую мученицу, в пространство Феодоровского собора – Китежа.





<sup>&</sup>lt;sup>196</sup> Гарнин В. П. Примечания (Сд). С. 450–451, 453.





Итоговую черту подводят два последних абзаца (строфы) жития: первый – «Так развертывается моя жизнь: от избы до дворца, от песни за навозной бороной до белых стихов в царских палатах» (42).

Жизнь развертывается, как свиток, устремляясь к вершинам. Авторский вывод понятен, но следует внести уточнения: ни в «Судьбине», ни в других текстах автобиографического цикла упоминания о трудах «за навозной бороной» нет. Но само звание «мужик» это предполагает, и хотя бы раз в жизни рассказчик за бороной ходил. Что касается белых стихов, то прав К. М. Азадовский, уточняя, что здесь «белые» означает «чистые, духовные, молитвенные стихи» (в отличие от привычного понимания: «белый стих» значит «нерифмованный» 198).

«Не изумляясь, но только сожалея, слагаю я и поныне напевы про крестные зори России. И блажен я великим в малом перстами, которые пишут настоящие строки, русским голубиным глазам Иоанна, цветущим последней крестной любовью...»

Если первая финальная строфа «Так развертывается моя жизнь...» является цитатой из сборника А. Блока «Земля в снегу», то словосочетание «великим в малом» восходит к названию религиозного автора С. Нилуса «Великое в малом», которое, по предположению В. П. Гарнина, «является отзвуком стиха пророка Исайи "От малого произойдет тысяча" (Ис. 10: 22)» 199.

Слово «перстами» в варианте Азадовского дано как «перстам»<sup>200</sup>, что, на наш взгляд, более соответствует «версейному» звучанию строфы<sup>201</sup>: перстам/глазам; великим/ русским голубиным/цветущим; малом/Иоанна. На наш взгляд, после слов

 $<sup>^{201}</sup>$  Абзац в автобиографическом цикле является аналогом строфы-главы. См.: Пономарева Т. А. Указ. соч. С. 90-91.





<sup>&</sup>lt;sup>198</sup> Азадовский К. «Гагарья судьбина»... С. 197.

 $<sup>^{199}</sup>$  Гарнин В.П. Примечания (Сд). С. 454; Азадовский К. «Гагарья судьбина»... С. 196–197, 198.

 $<sup>^{200}</sup>$  Клюев Н. Гагарья судьбина // Азадовский К. «Гагарья судьбина»... С. 110.





«в малом» пропущено двоеточие: «...блажен ... в малом: ... перстам, ..., ...глазам Иоанна, ... ».

«И блажен я великим в малом перстами, которые пишут настоящие строки...» На первый взгляд, предложение простое, но оно трудно прочитывается. Записывал за Клюевым текст его друг Николай Ильич Архипов, которого поэт любил и уважал (ему 8 апреля 1921 года посвятил стихи, начинающиеся удивительными словами: «Портретом ли сказать любовь, Мой кровный, неисповедимый!..» (423, 500). И здесь рассказчик не просто благодарит друга, а подчеркивает вечный союз, закрепленный в этом общем творении слова). Но нельзя не согласиться с К. М. Азадовским, что «данное место – в смысловом отношении – не вполне отчетливо, и можно предположить, что Архипов при записи пропустил здесь слово (или несколько слов)»<sup>202</sup>. Возможно, пропустил, стесняясь высокого стиля по отношению к своей персоне.

Еще сложнее строки: «...блажен... в малом: ... русским, голубиным глазам Иоанна...». Сразу укажем, что «голубиным» в значении «духовным» (голубь у христиан – символ Святаго Духа). Главный вопрос заключается в том, кто современный Иоанн? Евангелист Иоанн, как известно, был единственный из апостолов, стоявший на Голгофе у Креста, он первым уверовал в воскресение Иисуса.

Обратимся к Евангелию от Иоанна: «Иисус, увидев Матерь и ученика (Иоанна. – E. M.) тут стоящего, которого любил, говорит Матери Своей: Же́но! Се, сын Твой. Потом говорит ученику: се Матерь твоя! И с этого времени ученик сей взял Ее к себе (19: 26–27)».

У креста Матерь - Русь, Её Поэт - Христос и верный Иоанн. Может, Иоанн представляет обобщенный образ ученика Клюева. Или под ним, как полагает Азадовский, подразумевается Есенин. В связи с этим предположением он приводит высказывание вытегорского друга Клюева А. В. Богданова,

<sup>&</sup>lt;sup>202</sup> Азадовский К. «Гагарья судьбина»... С. 197–198.









который писал в 1919 году, что «многие последние стихотворения (Клюева. – E. M.) наполнены тоской об Иоанне, красивой тоской Христа о своем духовной сыне»  $^{203}$ . Многими годами позже мистическая параллель «Иоанн – Есенин» всплывает в письме  $\Gamma$ . В. Свиридова от 22 ноября 1981 года  $\Gamma$ . И. Субботину, специалисту по творчеству новокрестьянских поэтов: «Для меня они – величайшие русские поэты нашего века, есть нечто апостольское в их типах: нежное – от Иоанна в Есенине и суровое – от Петра в Клюеве»  $^{204}$ .

Как явствует из текстов автобиографического цикла, столь важный в жизни Клюева человек ни разу не упоминается напрямую: мы увидели отсылки к его произведению и образу при рассмотрении «китежского» текста в клюевском контексте, Н. М. Солнцева в упоминании имени Верлена усмотрела скрытый намек на интимные взаимоотношения Верлена – Рембо, Клюева – Есенина<sup>205</sup>.

К. М. Азадовский трактует последний абзац книги, ссылаясь также на рассуждения известного ученого М. М. Бахтина<sup>206</sup>. Он пытался припомнить рассуждения Клюева о том, что «ведь Господь наш, Христос, ведь тоже был гомосексуалистом [...] Он был связан с апостолом Иоанном, своим любимым учеником, женственным человеком»<sup>207</sup>.

Что касается интимного подтекста последнего абзацастрофы, то вопрос заключается, во-первых, в том, как В. Д. Дувакин понял М. М. Бахтина, во-вторых, в четком акценте на эпитете «крестной»<sup>208</sup>. Последняя крестная любовь

<sup>&</sup>lt;sup>208</sup> См. суждения Н. М. Солнцевой. Указ. соч. С. 45–47.





 $<sup>^{203}</sup>$  Богданов А. Пророк Нечаянной Радости (Творчество поэта Н. А. Клюева) // Известия Вытегорского совета крестьянских, рабочих и красноармейских депутатов. 1919.  $N^{\circ}$  6, 25 янв. С. 3. Заметим, что имя блоковской иконы у Богданова перешло к Клюеву.

<sup>&</sup>lt;sup>204</sup> Свиридов Г. В. Указ. соч. С. 353.

<sup>&</sup>lt;sup>205</sup> Солнцева Н. М. Указ. соч. С. 81–88.

<sup>&</sup>lt;sup>206</sup> Азадовский К. «Гагарья судьбина»... С. 199.

<sup>&</sup>lt;sup>207</sup> Беседы В. Д. Дувакина с М. М. Бахтиным. М., 1996. С. 180.





Иоанна, безусловно, лишена плотского, эротического характера. Крестные муки Христа отражаются в голубиных – духовных очах Иоанна, «цветущих последней крестной любовью...». Эпитет «цветущих» вновь появляется в клюевском сакральном контексте. Крест Христа процветёт в его вечно живом Слове. Крест «мужицкого Спаса» процветёт и в его слове и общем Слове нового Христа и нового Иоанна:

Супруги мы... в живых веках Заколосится наше семя, И вспомнит нас младое племя На песнотворческих пирах! (Стихотворение «В степи чумацкая зола» посвящено Сергею Есенину, март – апрель 1921 г.; 422, 499).















# ПЕСТУНЬЯ-ПАМЯТЬ

Как Г. П. Струве и Б. А. Филиппов завершили свое двухтомное собрание «Сочинений» Николая Клюева приложением текста «Китежского летописца», так и нашу реконструкцию родословия Клюева логично завершить суммарным текстом народной родословной. Дело в том, что автобиографический цикл соотносится не только с устными и письменными версиями житийных повествований о святых (прежде всего севернорусских), но и с родословиями севернорусских сказителей, автобиографии (биографии) которых донесли до нас фольклористы и почитатели русской старины. Жизнеописания некоторых сказителей записывались не одним собирателем, поэтому имеются варианты автобиографических текстов. Отдельные материалы, полностью или в сокращении, были опубликованы. Об этом Клюев не мог не знать, так как сам изучал и собирал фольклор.

Знакомство с народными автобиографиями позволяет увидеть родословие поэта в новом свете: практически каждому факту его текста соответствует параллель в жизнеописании одного или нескольких сказителей. Близки авторское и народное родословия и по эпической манере повествования, использованию отдельных грамматических и синтаксических конструкций, диалектизмов и формул народно-поэтической речи.









Если полное доверие к фактологической стороне клюевского родословия отдельных исследователей (например, К. К. Логинова, Н. М. Солнцевой) подчас удивляет их коллег, то, думается, вера сказителей в достоверность услышанного (будь они знакомы с родословием) была бы вполне обоснованна.

Типологический ряд между клюевским и суммарным текстом народного родословия выстраивается естественно и легко. Для сопоставления нами взят свод автобиографических текстов, подготовленный Тамарой Сергеевной Курец: «Носители фольклорных традиций (Пудожский район Карелии)» и «Исполнители фольклорных произведений (Заонежье. Карелия)».

Исследовательница является землячкой Николая Клюева. И, подобно певцу, даровавшему лучшие свои творения памяти матери, она посвящает первую книгу незабвенной памяти своей замечательной бабушки Екатерины Васильевны Логиновой, вторую – светлой памяти матери Татьяны Никифоровны Родькиной. Ко второй книге Т. С. Курец предпослала пять эпиграфов: два – из сочинений Н. Рубцова, по одному – из О. Фокиной, Б. Соколова, К. Батюшкова. В них славятся северная мати-земля, мать родная, выдающиеся сказители земли этой. Значим мотив памяти, что «возвращается, как птица, В то гнездо, в котором родилась» (Н. Рубцов «Долина детства»). Как видим, указан комплекс символов, типичный для творчества народных певцов и великого поэта.

Фольклористы всего мира знают о творческой династии заонежских сказителей Рябининых. В действительности Русский Север подарил свету не одну такую династию. Сказитель Ф. А. Конашков, представляющий творческое поколение матери поэта Параскевы Димитриевны, в беседе с фольклористом В. И. Чичеровым утверждал, что «ста́рины в нашем дому триста», т. е. столько лет их династии исполнителей былин. Хотя исследователь допускал явное преувеличение, тем не менее находил, что «своеобразие его былин, устойчивость их









текстов заставляют предполагать обособленность "школы", современным видным представителем которой был Федор Андреевич Конашков» $^{209}$ .

Значимо и то, что духовное родство для крестьян было также реально и важно, как и кровное. Пасынок сына великого сказителя Ивана Трофимовича Рябинина Иван Герасимович Андреев перенял от отчима искусство сказывать былины и петь духовные стихи и называл себя Рябининым-Андреевым. Свое знание былин он передал своему второму сыну – Петру Ивановичу, тот «не раз говорил... что гордится родом сказителей. Вот почему, подобно отцу, любит называть себя не Андреевым, а Рябининым, а Правнук Т. Г. Рябинина Рябинин Кирик Михайлович писал в своей биографии, что он – «кровный потомок знаменитого рябининского рода, классика былинного сказительства Т. Г. Рябинина, 211.

Сказители знали, что публикации былин предваряются сведениями об их исполнителях, о чем заонежский сказитель Федор Константинович Завьялов и уведомил собирателей – студентов МГУ. Исполнив для них былину, он пояснил, что «заучил ее из книги, в которой было написано "все родословие Рябининых"»<sup>212</sup>. Таким образом, видим, что у крестьян существовала потребность не только в передаче творческого дара, но и в праве на творческую родословную. Поэтому Клюев отнюдь не выпадает из народной традиции, а на новом историческом витке ее подтверждает.

Напомним, что для поэта первично родословие по матери. В том случае, если сказитель перенял искусство от матери, то он тоже ведет свое родословие по женской линии. Так, заонежский сказитель Антон Борисович Суриков «большинство

<sup>&</sup>lt;sup>212</sup> Там же. С. 97.





<sup>&</sup>lt;sup>209</sup> Носители фольклорных традиций (Пудожский район Карелии) / Сост. Т. С. Курец. Петрозаводск: КарНЦ РАН, 2003. С. 126.

<sup>&</sup>lt;sup>210</sup> Исполнители фольклорных произведений (Заонежье. Карелия) / Изд. подгот. Т. С. Курец). Петрозаводск: КарНЦ РАН, 2008. С. 213.

<sup>&</sup>lt;sup>211</sup> Там же. С. 184–185.





былин и песен усвоил от своей матери Домны Васильевны Суриковой, от которой записывал былины А. Ф. Гильфердинг»<sup>213</sup>. Также наследником ее былинного знания являлся ее сын Егор Борисович Суриков, по словам которого, Домна Васильевна «научилась былинам у своей матери»<sup>214</sup>.

В свою очередь, у Домны Васильевны училась знаменитая сказительница А. С. Богданова-Зиновьева<sup>215</sup>. Важно подчеркнуть, что и среди женщин были искусные исполнительницы старин. Ведь, как правило, этот род народного творчества закреплен за певцами-мужчинами. Не удивительно, что в числе «песен мира» Парасковьи Димитриевны были и эпические песни.

Мамушка пела и «строгие стихиры». Они также входили в репертуар сказителей, например, Анны Кузьминичны Лучиной, Анны Мосеевой. Последняя (как впрочем и другие) «утверждала, что старины и духовные стихи поются великим постом, когда нельзя петь песен»<sup>216</sup>. Видимо, сакрализация времени исполнения былин позволила Евдокии Ивановне Мореходовой причислить их к «херувимским стихам»<sup>217</sup>.

Если в письмах, написанных после кончины матери, Клюев подчеркивал ее даровитость в области народной поэзии («унывница [вопленица. – E. M.] и былинщица моя»; «былинщица и песельница – унывщица» (212, 216, 218), то в родословии поэт сделал акцент на ее знании древней духовной словесности, которым она обладала с отрочества.

Познания подобного рода были характерны для Марии Васильевны Рогозиной (Рагозиной), 1910 г. р. Известный фольклорист И. Карнаухова в 1927 году писала о ней так: «Совершенно своеобразный тип представляет собой девушка д. Деригузово Шуньгской волости, Маруся Рагозина, 16 лет.

<sup>&</sup>lt;sup>217</sup> Там же.





<sup>&</sup>lt;sup>213</sup> Исполнители фольклорных произведений... С. 234.

<sup>&</sup>lt;sup>214</sup> Там же. С. 238.

<sup>&</sup>lt;sup>215</sup> Там же. С. 239.

<sup>&</sup>lt;sup>216</sup> Там же. С. 145.





...хрупкая маленькая девочка, никогда не знавшая крестьянской работы... Сама выучилась чтению...

...знакомится и дружит со старушками, ходит в Шуньгабор, в великом посту слушает стихи и, обладая большой музыкальностью, запоминает их. Дома она постоянно напевает про себя духовные стихи. Сейчас, когда духовные стихи забываются и хранятся только в памяти стариков, когда молодежь знает их только понаслышке, эта девочка... – редкий и интересный факт»<sup>218</sup>.

От Маруси Рогозиной были записаны и три сказки, рассказывая которые она применила «прием введения в сказку другого народного поэтического жанра»<sup>219</sup> – похоронного плача и заговора, что свидетельствует о большом творческом даре исполнительницы. Воистину «садовая, а не лесная»!

Правда, ее непохожесть на остальных крестьянских девушек объясняется не видением птицы с ликом Пятницы-Параскевы, а тяжелым заболеванием девушки (Марии!), которое обрекло ее на уединение, на особый уклад жизни.

Колоссальным событием в жизни Клюева стала смерть его мамушки. Сказители также особо останавливаются на моменте смерти своих родителей, для них она также является своеобразным рубежом. Например, Евдокия Ивановна Кузнецова, родом из Куганаволока, 1905 (1903) г. р., рассказывала: «...вдруг у крыльца слезы, слезы, таки слезы, рев. Я думаю: "Что такое?" Вышла со двора, а дедушка и бабушка приехали... "Бабушка, а что сделалоси?" А она меня прижала к себе, обняла: "Дунюшка, у тебя ведь мать померла". Ну, я заплакать не могла, что-то со мной тако сделалосе, и я сердцем закаменела, и заплакать не могла, даже хоть я и молодая, но мне, правда, неудобно, что я не плачу: сестра мертва, и папа плачет, все, дедушка, бабушка – все, а я не плачу... Взял отец лошадку запрёг и повез нас в Куганаволок к матушке, к мертвой,

<sup>&</sup>lt;sup>219</sup> Там же. С. 167.





<sup>&</sup>lt;sup>218</sup> Исполнители фольклорных произведений... С. 166–167.





на похороны... Отъехали мы три километра до деревни Пелгостров – нам три ворона над верхом гаркают. А вороны, когда гаркают, это они весть приносят... он (папа. –  $E.\ M.$ ) и говорит: "Да, воронятки, уже весть принесена без вас: у меня жена, мать моих детей, померла: сироты три, и вас трое".

...Все хожу по квартиры, в комнату, в спальню, что, может быть, мама есть. А они в летнее время спали на чердаке, - схожу туда, - нет, мамы нигде нету. Со мной стало, правда, плохо. Я стала боятьсе, боятьсе стала. Боюсь и плачу, плачу: она мне во сне показаласе, уже давно, но я хорошо помню: она меня начала бить. Еще ли будешь меня бояться и плакать?»

Даже в сокращенном варианте рассказ Е. И. Кузнецовой чрезвычайно заразителен. Переживания, впадение в забытье, ощущение постоянного присутствия матери, сон о матери – все это есть у Клюева. Но у него и мать особенная, и он особенный, потому во снах матушка «показала весь путь, какой человек проходит – с минуты смерти в вечный мир». У Кузнецовой мать говорит привычные слова. По народным представлениям, плакать по покойнику – тревожить его. Обращает на себя внимание «птичья» символика («ребята-воронята») и знаковое число «три».

Как было указано ранее, Клюев, называя дату своего рождения, обходился без местоимения «я», без предлога «в». Подобный тип предложений характерен для севернорусских сказителей: Например: «В Отечественную войну был в партизанах на Карельском фронте» (Е. А. Базанов); «Родился в 1875 году» (Д. М. Ефимов); «Родилсе на пожни» (Ф. М. Ефимов); «Родилась в дер. Бураковой…» (Т. Г. Кережина)<sup>221</sup>.

Что касается отсутствия предлога «в» перед указанием года, то эта грамматическая форма тоже встречается. Напри-

<sup>&</sup>lt;sup>221</sup> Там же. С. 34, 71, 73, 98.





<sup>220</sup> Носители фольклорных традиций... С. 149.





мер, собиратели записали диалог с Анной Яковлевной Лазаревой из д. Коскосалмы так:

- Вы сюда когда приехали?
- А я здешна <...>.
- И замуж здесь выходили?
- Здесь, 24-го января, по-старому-то, 1924 года<sup>222</sup>.

Попутно еще раз отметим, что характерное для «Судьбины» «А» в начале предложения есть в рассказах сказителей: «А мы в 1932 году в колхоз записалисе» (Е. М. Левина); «А мы со старушкой живем в колхозе. <...> А старушка моя работает в колхозе на легких работах...» (И. Ф. Мишкин). Но обратим внимание: «А» сочетается с местоимением или существительным.

Рассказу Клюева о своем необычном рождении и крещении («Я родился, то шибко кричал, а чтоб до попа не помер, так бабушка Соломонида окрестила меня в хлебной квашонке») в известной степени близок рассказ Ефимова Федора Михайловича, 1865 г. р., д. Ранина Гора: «Родилсе на пожни, отец нес в балахоне да потерял, да бегом обратно, принес потом»<sup>223</sup>. Как видим, он в буквальном смысле слова родился «в хлебе».

Относительно даты рождения ряда сказителей у фольклористов тоже были вопросы. Так, сравнительно недавно С. В. Воробьева установила, что знаменитая вопленица Ирина Андреевна Федосова родилась не в 1831, как предполагали ранее, а в 1827 году. Относительно возраста ее и ее жениха на момент венчания тоже были сомнения. Так, сказительница говорила: «...сам он год шестидесяти», в записи о венчании отмечено: жениху – 52 года, невесте – 29 лет, на деле, как установили исследователи, невесте было 23 года, жениху – 55<sup>224</sup>. Столь равнодушное отношение к дате своего рождения

<sup>224</sup> Исполнители фольклорных произведений... С. 251.





<sup>222</sup> Носители фольклорных традиций... С. 155.

<sup>&</sup>lt;sup>223</sup> Там же. С. 73.





свидетельствует не о плохой памяти крестьян, а о субъективном восприятии своего и чужого возраста.

Признанию поэта: «Я еще букв не знал, читать не умел, а так смотрю в Часовник и пою молитвы, которые знал по памяти...» соответствуют многие рассказы сказителей, ибо мотив памяти чрезвычайно устойчив для народных автобиографий. В записанном Е. В. Барсовым (1867-1870) «Рассказе Федосовой о себе» приводятся афористически выразительные слова великой вопленицы: «Я грамотой не грамотна, зато памятью я памятна...»<sup>225</sup>. Не только знаменитые сказители, но и рядовые обязательно говорят о своей хорошей памяти: например, о Дмитриеве Осипе Ивановиче его сын М. О. Дмитриев рассказывал: «Память была така, что если кто сказку сказал, дак через год спроси, он дословно перескажет». Или Елена Ивановна Ладзянова рассказывает о своем отце Иване Анисимовиче Кустове: «Грамотные люди читают, а он не умел читать... А памятный такой был - ужас! И он эты все знал до одного слова. Он бы вам наговорил, дак о-о-о- $\ddot{\mu}$ !»<sup>226</sup>.

Что касается уровня грамотности, то на Русском Севере в крестьянской среде он был достаточно высок. В статье «Архив и библиотека заонежских крестьян Корниловых в собрании музея-заповедника "Кижи"» Н. И. Шилов сообщает об «уникальной коллекции», состоящей примерно из «170 предметов, принадлежащих роду Корнилова, коренных заонежан» из д. Кургеницы. В нее входят 145 письменных источников, «в том числе 62 рукописи XVII–XVIII вв. – нач. XX в.» Среди них есть «12 рукописей религиозно-нравоучительного и религиозно-магического содержания» – сборники заговоров, духовные молитвы и многое другое 227.

Любовь к книге и устному слову характеризовала не только Корниловых, но и других сказителей. Иван Аникиевич

<sup>227</sup> Исполнители фольклорных произведений... С. 127.





<sup>225</sup> Исполнители фольклорных произведений... С. 252.

<sup>&</sup>lt;sup>226</sup> Носители фольклорных традиций... С. 59, 154.





Касьянов не только пел старины А. Ф. Гильфердингу, но и поразил его своей страстью к чтению церковных книг «для уяснения спорных между православной церковью и расколом вопросов»  $^{228}$ .

Пелагее Федоровне Кармановой мать наказывала не продавать святые книги: «Пока жива, храни. Продашь, лучше не будет»<sup>229</sup>.

Как явствует из клюевского повествования, не только книгами были богаты его предки. Уже упомянутые Корниловы также обладали редкими изделиями и украшениями из «"мелкого бисера 1-й трети XIX в." и серебра, "предметов меднолитной пластики (с эмалью) XVIII–XIX вв.", имеется "рубель XIX в. ..."»<sup>230</sup>. Далеко не все сказители могли похвастаться большим достатком, но, тем не менее, встречаются и такие записи. Вера Павловна Семенова, рассказывая о родителях, сообщала: «Раньше богато жили в своей семье, даже золото валялось свечками (слитки), это было при отце, при матери... Мать вышла замуж сюда в этот дом. Четырнадцатой коровой – с коровой пришла. Двор был большой для скотины, хороший хлев»<sup>231</sup>.

И, конечно, не раз отмечалась чистота в крестьянских домах и опрятная одежда селян. Например, есть такие характеристики в паспортичках собирателей: «В квартире очень чисто, все аккуратно прибрано» (о А. Н. Теребовой); «...Анна Тихонова живет в бедной, с черной топкой, избе. Но замечательная опрятность и в избе, и в одежде украшали ее лучше высоких хором»<sup>232</sup>. Как видим, и мотив удивительной чистоты, и мотив «золотой» избы характеризует не только клюевское родословие.

<sup>&</sup>lt;sup>232</sup> Там же. С. 242, 246.





<sup>228</sup> Исполнители фольклорных произведений... С. 108.

<sup>&</sup>lt;sup>229</sup> Там же.

<sup>&</sup>lt;sup>230</sup> Там же. С. 127.

<sup>&</sup>lt;sup>231</sup> Там же. С. 227.





При анализе портретной характеристики героя мы отмечали несовпадение его реального (неказистого!) облика с описанием его «особой породы» в цикле. Заметим, что портретные характеристики сказителей также указывают на противоречивое впечатление от их облика. Не все обладали природной красотой, но практически все преображались при исполнении старин. Например, Е. Ляцкий пишет об Иване Трофимовиче Рябинине так: «...мягкий и высокий тенорок раздавался в зале, сразу очаровывая слушателей оригинальностью и красотой напева. Некрасивые, неподвижные черты его исхудалого лица приобретали новое выражение - необыкновенной важности, почти суровости, глаза его смотрели сосредоточенно и спокойно. <...> После пения его окружала обыкновенно юная толпа и вступала с ним в оживленный разговор. Надобно было слышать, с какой простотой и, вместе с тем, с каким сознанием своего достоинства отвечал наш певец на самые разнообразные и подчас наивные вопросы воспитанников»<sup>233</sup>.

Хотя Клюев и отмечает свой «голосок с серебряной трещинкой», он не пишет о своем преображении в момент исполнения стихов. В родословии на его «особый» лик накладывает отпечаток только горе. Современники же прозревали в минуты вдохновения его иконописный лик (дирижер Н. С. Голованов).

Наиболее спорным, как было указано, был вопрос о странствиях поэта, начавшихся на 13-м году и продлившихся в течение всей молодости. К. Азадовский пишет: «Одно из самых загадочных мест в биографии Клюева – его скитания в юности (после Соловков) по России, его пребывание в хлыстовском "корабле", его связи с сектантами» 234. Но и пребывание на Соловках тоже оспаривается исследователем.

<sup>&</sup>lt;sup>234</sup> Азадовский К. «Гагарья судьбина»... С. 20.





<sup>233</sup> Исполнители фольклорных произведений... С. 176.





Институт странничества на Руси был чрезвычайно развит. Чаще всего ходили по святым местам. Как правило, странники, даже именитые, совершали свое «хождение» анонимно $^{235}$ , поэтому трудно найти документальное подтверждение изложенным фактам.

Что касается мучительного для Азадовского вопроса «был или не был», то, скорее, был, так как сама жизнь в России была такова, что в монастыре на время затворялись даже царствующие особы.

Важный в контексте нашего исследования факт указан сказителем Михаилом Ломтевым (1879 г. р.): «...раньше, если мальчики чем-нибудь болели, то родители "давали завет" отправить сына на год в монастырь, где за его здоровье молились, и, если он поправлялся, должен был там отработать какое-то время. Поэтому мальчики из многих семей в Заонежье бывали в Соловецком монастыре»<sup>236</sup>.

Простые же люди приходили туда с разными целями, в том числе и желая поработать. Например, Ф. М. Ефимов рассказывал: «Три года в роботниках прожил, год в Андомы, у монахов год в Муромском <монастыре>, да год в Нигижмы. Монахи эты до 10 человек роботников держали» 237.

Варвара Владимировна Лаврушева из Нигижмы, 1901 г. р., рассказала подробно о Муромском монастыре и отце Инно-кентии. Приведем фрагмент из ее воспоминаний: «...сеяли там (в монастыре. – E.~M.) рожь, ячмень, овес там, ну, скотину держали, значит, это сеяли все, косили сено, убирали все. А мы еще девчонками были. Придет (отец Иннокентий. – E.~M.), нас наберет, этых девчонок, мальчишек в деревнях и туда»<sup>238</sup>.

Не обошли вниманием сказители и Клименецкий монастырь. Так, Иван Трофимович Рябинин рассказывал, что после его

<sup>&</sup>lt;sup>238</sup> Там же. С. 153.





<sup>235</sup> Щепанская Т. В. Культура дороги на Русском Севере. С. 104.

<sup>236</sup> Исполнители фольклорных произведений... С. 135.

<sup>237</sup> Носители фольклорных традиций... С. 73.





выступления в Мраморном дворце «Великий князь Дмитрий Константинович расспрашивал Рябинина о Клименецком монастыре и его "деятельном" настоятеле, о Варнаве»<sup>239</sup>.

По-другому звучит рассказ из уст Михаила Кузьмина: «...с молодых лет работал в Клименецком монастыре – иногда посезонно, а большей частью жил там годами: пахал, сеял, молотил, косил, ходил за скотом, заготовлял дрова»<sup>240</sup>.

Мы знаем, что монастыри были православные, тем не менее приверженцев старой веры на Русском Севере проживало достаточно. Тот же Иван Трофимович был одним из них, что не мешало ему почитать древние православные центры, в которых теперь молились Господу на новый лад. Возможно, подобно клюевской Параскеве Димитриевне он полагал:

Там старцы Никона новиной, Как вербу белую, осиной Украдкой застят древний чин. Вот почему старообрядцы Елиазаровские Святцы Не отличают от старин! (519, 773)

Очевидно, этому «совмещению» способствовала связь северян с потомками знаменитой Выгорецкой обители. П. Н. Рыбников, рассказывая о знаменитом сказителе В. П. Щеголенке, упоминает его племянницу П. Г. Юхову – «монастырку» из Данилова (она пришла в гости к дяде и по его просьбе пела былины для собирателя) $^{241}$ .

Что касается Палеостровского монастыря, то его упоминает в своей краткой биографии сказитель Иван Аникиевич Касьянов. Он пишет: «В 1871 году, августа 7-го дня, приезжали ко мне миссионер Палеостровского монастыря Иеромонах отец Исихий, который основал единоверие, и священник отец Иоанн Богословский и прихожане разных деревень, которые

<sup>&</sup>lt;sup>241</sup> Там же. С. 285–286.





<sup>239</sup> Исполнители фольклорных произведений... С. 181.

<sup>&</sup>lt;sup>240</sup> Там же. С. 132.





объявили указ Олонецкой духовной консистории об избрании из среды себе сборщика, и, по предложению всех прихожан, на что согласился я, Касьянов, для окончательного устройства и украшения бедной единоверческой церкви в честь Вознесения Господня, о которой было отпечатано в "Петербургской газете", ноября 14 числа»<sup>242</sup>.

По сбору на церковь Касьянов ездил в Петербург, где заодно решили проведать Александра Федоровича Гильфердинга. Пошел не без робости, но был принят наилучшим образом. Его супруга Варвара Францовна «наливала сама нам чай и с закускою. Но и опять я удивился, что генеральша сама наливает чай простому мужику. Сижу и про себя думаю: "Это должно быть вторая Сарра; имела 300 рабынь, а сама месила тесто и кормила рабочих"»<sup>243</sup>. Здесь налицо видение бытового эпизода в свете библейской символики, столь характерное для Клюева.

Петербург вспоминается в биографиях многих сказителей: это и место обучения ремеслу, и город, куда уходили на заработки, и столица, в которой рукоплескали знаменитым народным певцам<sup>244</sup>. Разумеется, о встречах с высокими лицами и известными соотечественниками крестьяне рассказывают поособому, понимая, какой подарок им преподнесла судьба.

Но, как правило, особые происшествия, путешествия, да и сами встречи с собирателями вписаны в биографиях сказителей в трудовую повседневность, в их нелегкий северный быт.

Так, медведь в биографии Матвея Егоровича Самылина, 1879 г. р., имеет иное значение, нежели в родословии Клюева. Отец сказителя «умер на охоте, медведь помял его». Самылин остался 13 лет. «За год до смерти отца меня отдали в са-

<sup>&</sup>lt;sup>244</sup> Чистов К. В. Севернорусские сказители в Петербурге во второй половине XIX в. Старый Петербург. Историко-этнографические исследования. Л., 1982.





<sup>&</sup>lt;sup>242</sup> Исполнители фольклорных произведений... С. 109.

<sup>&</sup>lt;sup>243</sup> Там же. С. 110.





пожную мастерскую в Ленинград в мальчики, там я проучился только год. После смерти отца остался в деревне работать»<sup>245</sup>.

Попав в бурю на Онего, дед знаменитой вопленицы Анастасии (Настасьи) Степановны Богдановой (1855–1861? г. р.), спасся, но зарекся ездить с товаром по воде. Само это событие, тем не менее, выделено в автобиографии сказительницы как, безусловно, чудесное: «Последний раз поехал как-то с Покрова от Вознесенья. Погода была несносна, и бросило, и разбило сойму о костливы, каменны берега у Василистина острова; вещи и деньги потонули, и сам дед с доской одва на остров попал. На острову дед жил 9 ден голодной, потом дали нам с Петрозаводского ведом, что проезжающи соймы видили деда на острову. Мы и привезли его домой. Больше дед и не торговал»<sup>246</sup>.

Судя по рассказу, дед утратой имущества был наказан за жадность, только спасение не сделало его добрее. Молодая жена довела его до окончательного разрыва с детьми, и, как вспоминает его внучка, «...горе за намы и пошло»<sup>247</sup>.

Противодействовать горю-злочастью можно было только трудом и словом: «Я все песьни пою, а в Великий пос пою стихи. Куда на роботу поеду, все с песьнямы» <sup>248</sup>. И односельчане оценили дар Анастасии Степановны, поэтому, когда приехавшему «начальству» в ответ на известие, опубликованное в газетах, «што Рябинин ездил х царю былины петь да ево наградили», на слова инспектора: «Вот как Заонежье, худо выкроено, да плохо повязано, да нихто больше и нигде не может петь» <sup>249</sup>, односельчане указали на нее. Чтобы постоять за честь онежских сказителей, пришлось А. С. Богдановой переехать в город.

<sup>&</sup>lt;sup>249</sup> Там же. С. 65.





<sup>&</sup>lt;sup>245</sup> Исполнители фольклорных произведений... С. 218.

<sup>&</sup>lt;sup>246</sup> Там же. С. 58.

<sup>&</sup>lt;sup>247</sup> Там же. С. 59.

<sup>&</sup>lt;sup>248</sup> Там же. С. 63.





Приходилось Анастасии Степановне выступать и в Питере. Ее рассказ об этом событии также напоминает строки из «Гагарьей судьбины». Только там в числе важных персон выступают «Залитый галунами адъютант, с золотою саблей на боку» и «сивый тяжелый генерал», у нее в этой роли предстают «один полковник», «Разные там генералы, все со звездами», «весь в крестах»<sup>250</sup>. Если поэту врезались в память «ряды золотых стульев», то Настасье Степановне - двери, которым «счету нет». У Клюева адъютант напугал кухонную Авдотью, здесь страху натерпелась сама сказительница, увидев съезжающийся на представление народ: «...как пущусь бежать! Прибегаю я, а передо мною четверо дверей, и все стеклянные. Какую отворить? Смотрю, летит за мной весь в крестах. Ну, думаю, этот сурьезный, пожалуй, и по уху даст. А он ножкой шаркнул, да и спрашивает: "Может ли певица выступать?" Вот потому-то я и певица» $^{251}$ .

Умерла Настасья Степановна в 1945 году, пережив своего великого земляка. Женщина со знаковым для Клюева именем (Анастасия – воскресение) своей судьбой доказала жизненную силу слова во все эпохи русской истории, доказала возможность будущего воскресения Руси через спасение в слове народном и Слове Христовом.

Осознание своей миссии сказители чувствовали, и когда выезжали выступать перед «генералами», и тогда, когда те приезжали в их деревни записывать от них старины. В своих автобиографиях они подчеркивают, с каким интересом их слушали односельчане, как слава некоторых из них разрасталась «по весям».

Этот процесс наглядно продемонстрирован пудожским сказителем Федором Андреевичем Конашковым (1860 г. р.): «Из нашего роду человек был при Иване Грозном в Москве, где он выучился петь былины. Былины я пел, как бревна

<sup>&</sup>lt;sup>251</sup> Там же.





<sup>&</sup>lt;sup>250</sup> Исполнители фольклорных произведений... С. 70.





рубил купцам. В лесных фатерках спевал былины. Наберется много возчиков, по триста лошадей ходило на вывозку каждый день, – тут и слушали.

На ловище, когда рыбу ловил, пел былины. Тут люд разный в фатеру наберется. С пароходов найдет слушать народ. Пароходы тогда ходили в Ленинград. Тут и узнали меня – певца. Приезжали из Петрограда и из Москвы и списывали меня»<sup>252</sup>.

Логично, что этот интерес завершился особой встречей, о которой и поведал сказитель: «В царское время, 42 года тому назад, приезжал генеральский сын – Добролюбов Олег Михайлович. Он жил у меня на квартире шесть месяцев и списывал все былины»<sup>253</sup>. Не ошибка ли памяти сказителя, не друг ли Клюева Добролюбов Александр Михайлович имеется в виду. В 1898 году он «ушел в народ», странствовал по Олонецкой губернии, жил в Соловецком монастыре, позже в Поволжье основал религиозную секту «добролюбовцев»<sup>254</sup>. Так судьба Клюева через друга его пересеклась с судьбой пудожского сказителя.

Среди путешествий сказителей упоминается дата поездки на Кавказ (у М. И. Июдина) $^{255}$ , но она не оставила следа в творчестве певца.

У Клюева, как уже отмечалось, кавказская тема переплетается с эротической. Стоит сказать, как эта тема звучит в автобиографиях сказителей. В основном, они рассказывают о несчастной любви и о браке с нелюбимым. Безусловно, особенно отчетливо звучит эта тема в женских автобиографиях. Встречаются рассказы о счастливой любви и удачном замужестве. Мужчины, как правило, не входят в подробности. Брак для них – обязанность каждого человека.

<sup>255</sup> Исполнители фольклорных произведений... С. 104.





<sup>&</sup>lt;sup>252</sup> Носители фольклорных традиций... С. 119.

<sup>&</sup>lt;sup>253</sup> Там же.

<sup>&</sup>lt;sup>254</sup> Гарнин В. П. Примечания (СЕ). С. 925.





Однако известный фольклорист И. В. Карнаухова особо выделила Ивана Касьянова, сына Ивана Аникиевича Касьянова, известного былинщика, записанного самим А. Ф. Гильфердингом. Она характеризует его как «тип повышенно-эротический»<sup>256</sup>. Она объясняет это тем, что как лавочник он долгое время в деревне был «крупной денежной силой» и не привык «встречать решительного отпора». «Шестидесяти лет от роду он женился на молоденькой женщине, с девушками позволяет себе обращаться более чем смело...» Бывая по торговым делам в городе, он усвоил «городскую культуру в худшем смысле слова. Он весьма любит говорить о городском "весельи" с женщинами... рассказывает о публичных домах и т. д.» Соответствен и его репертуар, который состоит «исключительно из анекдота и новеллистической сказки, полной самых фривольных подробностей»<sup>257</sup>. Заметим, что названные исследовательницей фольклорные жанры предполагают реабилитацию «телесного низа», юмористическую и сатирическую трактовку эротических сцен.

Эти черты И. В. Карнаухова и Ю. М. Соколов отмечают в сказках Петра Яковлевича Белкова, для которых характерно «выражение довольства жизнью, сытого смеха, веселья, склонности не столько к пикантным, сколько явно к эротическим и циничным темам»<sup>258</sup>. Опять-таки подобный интерес объясняется мелкобуржуазной сущностью сказочника (был лавочником), его интересом к городской культуре<sup>259</sup>.

Однако Александра Познякова (Позднякова), которой на момент записи (1934 г.) было всего 12 лет, происходит из бедняцкой семьи и «с восьми лет служит по чужим избам нянькой», с городской культурой не знакома. Однако у нее «большое стремление к непристойным анекдотам и сказкам,

<sup>&</sup>lt;sup>259</sup> Там же. С. 52.





<sup>&</sup>lt;sup>256</sup> Исполнители фольклорных произведений... С. 116.

<sup>&</sup>lt;sup>257</sup> Там же. С. 116. Заметим, что если А. М. Астахова солидарна с подобной характеристикой сказителя, то А. И. Никифоров – нет. С. 116–117.

<sup>&</sup>lt;sup>258</sup> Там же. С. 53.





причем их она рассказывает, особенно выпячивая скользкие места и нарочно грубо оперируя специфической терминологией... Большинство ее сказок совершенно неудобно для печатания»<sup>260</sup>.

Можно согласиться с тем, что выбор фольклорного репертуара зависит от характера исполнителя, но нельзя не отметить интерес к этому жанру не только среди взрослых сельчан, но и среди подростков. Так, та же Александра Познякова «всегда собирает вокруг себя значительную аудиторию таких же девочек-подростков, которые хихикают, конфузятся, но слушают с видимым интересом»<sup>261</sup>.

Как видим, интерес к «телесному низу» также отмечен в народных биографиях, правда, нигде не сказано о тяготении друг к другу лиц одного пола. Если для Клюева характерна сакрализация пола и мира в целом, то для сказителей типична десакрализация пола, а зачастую и десакрализация мира. Так, сатира П. Я. Белкова носила «довольно яркую антипоповскую направленность» 262.

Особо следует отметить встречи сказителей с великими писателями. Олонецких сказителей вряд ли бы удивил диалог «недоростка» с Львом Толстым, поскольку широко разнеслась слава Василия Петровича Шевелева, более известного под именем Щеголенок, который был не просто знаком с Львом Толстым, но и жил у него в Ясной Поляне в 1879 году более месяца. В Записные книжки 1879 года писатель конспективно занес 26 легенд, рассказанных ему заонежским сказителем, и на этой основе создал такие рассказы, как «Чем люди живы», «Два старика», «Три старца», «Корней Васильев», «Молитва», «Старик в церкви»<sup>263</sup>.

<sup>&</sup>lt;sup>263</sup> Там же. С. 281.





<sup>&</sup>lt;sup>260</sup> Исполнители фольклорных произведений... С. 163.

<sup>&</sup>lt;sup>261</sup> Там же. С. 163.

<sup>&</sup>lt;sup>262</sup> Там же. С. 53.





И сам жанр народной легенды, который характеризуется религиозным содержанием, и сами названия рассказов указывают на постоянные поиски Толстым веры. Он искал духовную опору в человеке из народа, которого у себя на родине в деревне Боярщина Кижской волости Петрозаводского уезда уважали, ибо «он читать знал писаные на церковно-славянском первобытные книги (евангелия). Прежде дома грамоте учили: показывают, показывают буквы – да и научатся»<sup>264</sup>.

Читаешь – будто о Клюеве написано. От юного поэта в разгар спора со старцами о вере Толстой слышит псалом, от Щеголенка записывает не только легенды, но и его молитву $^{265}$ . А еще напевает «чудный мотив» исторической песни об Иване Грозном, о котором напишет композиторам Балакиреву и Римскому-Корсакову. Позже они, Мусоргский, Бородин, Кюи, по словам В. В. Стасова, «в несколько карандашей записали за ним (Щеголенком. –  $E.\,M.$ ) не только мелодии в главном их скелете, но и во всех изгибах их мельчайших, а это нелегко» $^{266}$ .

И народное, и клюевское родословия передают тесную связь музыки и слова, постоянное тяготение профессионального искусства к истокам народного творчества.

Правда, в Москве, по словам Клюева, его союз с профессиональными писателями не увенчался успехом. Правнуку Т. Г. Рябинина Михаилу Кириковичу Рябинину в 1932 году посчастливилось встретиться в Москве с М. Горьким, которого он попросил прочитать рукопись, посвященную Каспийскому промыслу (он был командирован в Астрахань на шестимесячные курсы механизированного лова рыбы). Хотя писатель отметил его «сметливость», почувствовал «природный талант», все же посоветовал: «Былины пишите, былины! Это

<sup>&</sup>lt;sup>266</sup> Там же. С. 282.





<sup>&</sup>lt;sup>264</sup> Исполнители фольклорных произведений... С. 284.

<sup>&</sup>lt;sup>265</sup> Там же. С. 281.





ваш жанр!»<sup>267</sup>. Таким образом, он повторил пожелание, высказанное при их первой встрече: «Былины жили, живут и будут жить, это народное творчество, русский фольклор. Ваш дед Трофим Григорьевич бессмертье заслужил, а вы, если будете развивать себя, тоже приобретете славу и почет»<sup>268</sup>. Здесь тот же наказ: быть преданным народным святыням, что звучал из уст А. Блока, когда тот провожал Клюева из Петербурга «назад в деревню, к сосцам избы и ковриги-матери».

Клюев пишет, что жизнь его развертывалась «от изб до дворца, от песни за навозной бороной до белых стихов в царских палатах». Но еще ранее могли так сказать олонецкие сказители. В родовых преданиях сохранилась память об интересе к их творчеству высочайших особ.

Так, Феодосия (Федосья) Ивановна Ольхина вспоминала, что когда сын Александра II Николай Александрович «был проездом в Кижах и списывал былины, то на Кижский на́волок были тогда свезены Трофим Григорьевич Рябинин, Василий Петрович Шевелев (Щеголенок) и дядюшка наш Семен Корнилович Корнилов»<sup>269</sup>. Пел перед цесаревичем и Кузьма Иванович Романов, который после этого случая укоренился в убеждении, что его пение былин является «чем-то вроде профессии»<sup>270</sup>.

Заметим, что Клюев пел не в Зимнем дворце, а в Царском Селе, где царские кресла напоминали «сколок с древних теремных услонов». Сказители пели цесаревичу в селе, что на знаменитом острове Кижи, на фоне древних церквей и домовтеремов.

Но и Зимний дворец слышал былинное пение. В его Малахитовом зале 24 марта 1902 года исполнял былины «Илья и Соловей-разбойник» и «Микула и Вольга» Иван Трофимович

<sup>&</sup>lt;sup>270</sup> Там же. С. 171.





<sup>&</sup>lt;sup>267</sup> Исполнители фольклорных произведений... С. 190.

<sup>&</sup>lt;sup>268</sup> Там же. С. 189.

<sup>&</sup>lt;sup>269</sup> Там же. С. 156.





Рябинин. Пел в присутствии императора и императрицы Александры Федоровны с детьми. Царь «изволил пожаловать большую золотую медаль с надписью "За усердие" для ношения на шее на Станиславской ленте, и золотые часы, на верхней крышке которых – государственный герб; при часах золотая цепочка»<sup>271</sup>. А 10 мая того же года в присутствии короля Александра и королевы Сербии сказитель пел в Малом дворце в Белграде и был награжден золотой медалью для ношения на груди. Затем был ужин и бал. На балу король и королева долго беседовали с ним<sup>272</sup>.

Приведенный анализ не только указывает на типологическую близость клюевской и народных родословий, но убеждает нас, что Клюев независимо от того, встретился ли он с Толстым или царицей, не мог не написать об этом, ибо он, «посвященный от народа», не мог не вобрать в свое родословие эти замечательные события. Без них обыкновенному мужику, даже поэту, не могло быть веры в глазах крестьян. Он должен быть особо замечен и отмечен.

<sup>272</sup> Там же. С. 179.





<sup>271</sup> Исполнители фольклорных произведений... С. 178.











По голгофским русским пригоркам Зазлатится клюевоцвет.

## ХРИСТОС-СЕМЯ

(ПОСЛЕСЛОВИЕ)

Мапомним исходный тезис: клюевский автобиографический цикл повествует о пути поэта к Слову, для чего ему было нужно «во Христа облечься, Христовым хлебом стать и самому Христом быть», надо было пройти путь от молитвы, заученной в детстве по памяти, до фамильного Часовника, от обучения на Соловках до обретения потаённого слова в китежских водах.

Автобиографический цикл, несмотря на близость к мемуарам и автобиографическим жанрам, литературным произведением в строгом смысле этого слова не является не только потому, что он изустен по происхождению и характеру бытования, что не раз подтверждалось конкретным анализом текста, но и потому, что автор изначально не мыслил себя в качестве писателя в привычном понимании этого слова и потому не считал свои произведения литературой. Он говорил Н. И. Архипову в 1922 году: «Не хочу быть литератором, только слов кошунственных творцом. Избави меня Бог от модной литературщины! То, что я пишу, это не литература, как ее понимают обычно» (52). И хотя его родословие есть собрание текстов разных









жанров, он ориентировался прежде всего не на изощренную прозу Серебряного века, а на Новый Завет, включающий не только евангельские родословия, но и послания апостолов и откровение апостола Иоанна Богослова (Апокалипсис), также разнообразные по жанровому составу тексты Ветхого Завета. Его родословие – это потаённый, сакральный текст.

В эпоху социальных потрясений происходила утрата родовой памяти. Так, в упоминаемой книге П. Я. Заволокина «Современные рабоче-крестьянские поэты в образцах и автобиографиях с портретами» (1925) только два поэта – С. Есенин и Н. Клюев – вспоминают о своих предках<sup>1</sup>, остальные начинают свое летописание с начала собственной революционной деятельности.

Цель «народного», «рублевского» завета – разбудить родовую память русского крестьянства, его родовое достоинство и коллективную ответственность за судьбу России. В противовес горьковской истории России как череды малых и больших «ходынок» $^2$ , разрушающих страну, Клюев пишет о жизнеспособности китежских «палестинок», еще могущих возродить ее как единый христианский храм.

Поясним: Ходынская катастрофа (гибель множества людей в давке, образовавшейся в очереди за подарками по случаю коронации Николая II, 18 мая 1896 года в Москве), по мнению М. Горького, являлась как преступлением власти по отношению к народу, так и трагической виной самого народа.

В повести «Жизнь Клима Самгина» он показывает, как в российской действительности постоянно воспроизводится ситуация больших и малых «ходынок», разрушая государство, приуготовляя его окончательный распад через грядущую революцию.

 $<sup>^2</sup>$  Резников Л. Я. Повесть М. Горького «Жизнь Клима Самгина». Проблема жанра и стиля. Петрозаводск, 1964. С. 38–39.





 $<sup>^{1}</sup>$  Только один олонецкий поэт А. Н. Куняев пишет о детстве, что тоже показательно.





В контексте нашего повествования особенно значима сцена поднятия колокола в сельском приходе, которая завершается гибелью одного из участников этого богоугодного дела. Его напарника обвиняют в том, что он якобы, обматывая веревку вокруг ветлы, предумышленно затянул ее на шее товарища.

Казалось, здесь все по-клюевски: и древо станет крестом, и звон колокольный процветет на костях жертвенных.

И однако здесь все «не по-клюевски»: сакральное событие не зиждется на фундаменте веры, поэтому главное действующее лицо обряда – «сутулый попик, в светлой пасхальной рясе, седовласый, с бронзовым лицом»<sup>3</sup> – фактически превращается в эпизодического персонажа, к тому же напоминающего пушкинского чародея – «волшебника Финна»<sup>4</sup>. Сходство с колдуном-язычником указывает на слабость его веры. И держится он не по уставу: спешит, потому запинается об одну из веревок, на что реагирует отнюдь не благостно: «...сердито взмахнул кропилом и обрызгал веревки радужным бисером»<sup>5</sup>.

Собравшиеся на церемонии люди не только не представляют единую живую церковь, но и не желают ощущать себя частицей русской соборности. Духовной разлад обнажает вспыхнувший спор об истинной вере, которому будто вторят колокол и даже «клюевская» дресва. В горьковском контексте она не «светозарит», а осыпается, символизируя распад государства, которое некому спасать, по которому даже колокол не звонит. «Колокол качался, лениво бил краем по кирпичу колокольни, сыпалась дресва, пыль известки»<sup>6</sup>.

Но если Горький представил жизнеописание человека, его самости (сам – чина), наблюдавшего российскую дейст-

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> Там же. С. 349.





<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Горький М. Собр. соч. в 16 томах. Т. XI. С. 343.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Там же.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Там же.





вительность, прежде всего, в ее государственной ипостаси, то клюевское родословие описывает духовный путь человека, дерзнувшего стать новым Христом и потому узревшего невидимую Святую Русь, томимую жаждой спасения страны и мира через «усовершенствование, раскрытие красоты лика Божия»<sup>7</sup>.

Поэтому родословие нового Христа должно быть соборно, родословное древо его должно переплетаться с корнями древа-креста, того, что произросло из семени, положенного Сифом в рот умершего Адама. Древо вырвали с корнем и привезли в Иерусалим для строительства храма; тогда и обнаружилось, что его корни насквозь пронизали череп неизвестного человека. Голову отделили от корней и выбросили. Ее-то во время охоты нашел царь Соломон и отнес обратно в Иерусалим, где череп благочестиво завалили камнями, образовав гору – Голгофу («голгофа» означает в переводе «череп»).

А из упомянутого дерева изготовили позднее Крест, на котором и был распят Иисус Христос. Кровь, хлынувшая из ран Господа, оросила главу Адама и омыла прародительский грех $^8$ .

Думается, «ретроспективное» мышление Клюева не могло не актуализировать это сказание в своем образе-понятии Христа как семени.

В 1922 году Н. И. Архипов записал от Николая Клюева следующие слова: «...для меня Христос вечная неиссякаемая удойная сила, член, рассекающий миры во влагалище, и в нашем мире прорезавшийся залупкой – вещественным солнцем, золотым семенем непрерывно оплодотворяющий корову и бабу, пихту и пчелу, мир воздушный и преисподний – огненный»

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> Кутковой В. С. Указ. соч. С. 139.





<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> Хотя тетралогия М. Горького датируется 1927–1937 годами, сопоставление корректно, ибо главные мировоззренческие установки писателя нашли отражение и в его предшествующих сочинениях. В этом тексте они особенно наглядны.





(53). Откровение Николая Клюева проясняет цель его автобиографического цикла: он – то семя Христово, взращенное на русской почве, любящее и страдающее для того, «Чтоб солнце вкусили народы – Христы» (300, 363). Этот путь от «рождения Христа в человеке» до рождения «народов-Христов» он описал в стихах и поэмах, в публицистике и родословии. Последнее особенно наглядно показало неисчерпаемую, «удойную» силу рода, непрестанно воспроизводящую человека и запечатленную в слове: родо-словие.

Как прорастает из Его семени человек, как прорастают злаки, так прорастают и слова: « $\Gamma$ лаголь, прорасти васильками,  $\Delta$ обро – золотой медуницей» (429, 507). Потому привычное словосочетание «Родовое древо» (43) у Клюева имеет пару: «Словесное древо» (246, 298).

Древо может уходить глубоко в землю, где корни намертво переплелись, вздыматься высоко в небо, широко раскидывая ветви свои, полные цветов и листьев, так и родословное древо Клюева имеет глубокие исторические корни, безмерную высоту креста Христа, ветви-раны которого, источая кровь искупления, постоянно порождают новую жизнь человеческую во имя спасения в любви.

Вот почему символом, сопутствующим его родословию, была живая цепочка: древо – гнездо – яйцо – птенец – его песнь. Вот почему образу матери сопутствуют образы дерева и птицы.

Вот почему у рассказчика «самая желанная птица – жаворонок» (31, 46), ибо это одна из чистых «божьих» птиц. Поляки называли ее певцом Божией Матери. Когда Христос ходил по земле, он ежедневно приносил Ей вести о Нем, утешал в горе и предсказывал воскресение Христово, а потом был взят Богоматерью на небеса, где возле Ее престола неустанно славит Ее своим пением «Ave Maria». В древнерусском «Сказании о птицах небесных» жаворонок говорит о себе: «Я высоко летаю, песни воспеваю, Христа прославляю». Согласно леген-









де, жаворонки, как и ласточки, вынимали колючки тернии из тернового венца распятого Христа<sup>9</sup>.

Клюев, у которого каждое слово исполнено смысла, знал роль этой птицы в христианском контексте славянской культуры. Если продолжить рассуждения поэта о семени Христовом, то в эту словесную ткань вписывается и образ скромной маленькой птички. Н. И. Архипов далее записал:

«Семя Христово – пища верных. Про это и сказано: "Приимите, ядите..." и "Кто ест плоть мою, тот не умрет и на Суд не приидет, а перейдет из смерти в живот"» (53).

Это «поедание плоти» сопутствует и образу «божьей птицы». На Русском Севере на Алексеев день (17/30 марта) или на Благовещение (25 марта/7 апреля) пекли птичек из теста, называемых жаворонками. Их давали овцам, детям, одного бросали в печь. К жаворонкам обращались и в многочисленных припевках, приговорах, веснянках. Дети пели: «Принеси весну На своем хвосту, На сохе, бороне, На ржаной копне, На овсяном снопе». Иногда в одного из жаворонков запекали лучину, а кому она доставалось, тот и должен был начинать сев<sup>10</sup> – бросать семя.

<sup>&</sup>lt;sup>10</sup> Там же. С. 180. Заметим, что и названный любимый музыкальный инструмент – флейта – по-своему проецируется на образ семени, так так является атрибутом Приапа, итифаллического божества производительных сил (изначально фаллоса). Флейта также имеет ветхозаветную окраску, поскольку ее музыка звучала в дни радости у древних евреев. А любимый камень поэта – сапфир – связан с новозаветной символикой, так как является символическим соответствием апостола Андрея, которому, как гласит «Повесть временных лет», суждено было дойти до мест, где в будущем предстояло возникнуть Киеву и Новгороду, и благословить это будущее пространство Святой Руси. В память об этом событии и развевается Андреевский стяг (флаг с крестом) на кораблях российского флота. Поэт принимает сапфир Андрея Первозванного, чтобы свою ладью («стихотворный крест») вести к брегам земного Китежа (см.: Мифологический словарь. С. 449, 176; Библейская энциклопедия. С. 489).





 $<sup>^9</sup>$  Славянская мифология. Энциклопедический словарь. М.: Эллис Лак, 1995. С. 179.





Можно вспомнить, что в стихах Клюева «жаворонок с васильком Справляют свадьбу» (482, 579). А василек, любимый цветок поэта, ассоциируется в его поэзии с Есениным, где тот «в венке из васильков» (480, 574).

Эту бесконечную цепочку слов-символов можно продолжать и продолжать. Мы еще раз обращаем внимание на цветы и листья клюевского древа, для того чтобы показать, что правде документа поэт предпочел правду слова. Он отбирал слова и складывал их так, чтобы преумножить смысловое поле каждого, отсюда такая насыщенность символами, цитатами. Он не только «собирал» родословные, он втягивал их в «океан многозвонный» устной и книжной словесности.

Он смешивал библейскую речь с севернорусскими диалектами и многочисленными редуцированными и измененными на свой лад цитатами из различных литературных текстов. А если учесть отсылки не просто к жанрам-ориентирам, но и к другим родам искусства: изобразительному (например, живописи, архитектуре), музыке (причем не только к выявленным нами музыкальным цитатам, но и незамеченным). «Китежский» сюжет был настолько задействован в культуре Серебряного века, что М. Горький даже хотел предпослать своему монументальному сочинению «Жизнь Клима Самгина» эпиграф - нотную запись музыкальной фразы из оперы Н. Римского-Корсакова «Сказание о невидимом граде Китеже и деве Февронии». Эта музыкальная фраза является основной мелодией знаменитой «Сечи при Керженце», где переплетаются мотивы русской народной песни с военной татарской 11. Не звучит ли этот мотив в «версейном» стихе родословия?..

Значим для Клюева таинственный «язык умного безмолвия» чисел и геометрических фигур. Символику чисел в клюевских текстах мы подробно проинтерпретировали,

<sup>&</sup>lt;sup>12</sup> Кириллин В. М. Указ. соч. С. 8.





<sup>&</sup>lt;sup>11</sup> Резников Л. Я. Указ. соч. С. 37–38.





указали функцию каждого числа в поэтике родословия, показали, как оно работает на смысловую доминанту – «Христом стать». Напоследок еще два штриха: крестный абзац в «Судьбине» по счету «9-й»; число поэтических сборников в прошении «18» (хотя при жизни Клюева было издано 11) – т. е. названо число, проецирующееся на «9» – число, символизирующее крестное распятие Христа<sup>13</sup>.

И вновь возвращаемся к рассуждениям Клюева о Христе, записанным Н. И. Архиповым. Это суждение заключено в скобки: «(Богословам нашим не открылось, что под плотью Христос разумел не тело, а семя, которое в народе зовется плотью)» (53). Далее поэт продолжает: «Вот это <понимание> и должно прорезаться в сознании человеческом, особенно в наши времена, в век потрясенного сердца, и стать новым законом нравственности.

Вот за этот закон русский народ почитает Христа Богом...» (53).

«В век потрясенного сердца» Клюев создает родословие, в котором сердце умершей матери прорастает цветком, прорастают крестом – Древом Неопалимым сердца страдальцев-самосожженцев, прорастают звуком, словом. Сама Земля (древо) излучает сияние, и Золотой Корабль<sup>14</sup> судьбы причаливает к берегу Китежа – «избяного рая», сотворенного по Божьему Благословению пудожскими и повенецкими крестьянами.

Логично, что концепт Христа-семени влечет усиление образа матери как роженицы человека, потаённого знания и вещего слова. Материнское, родящее начало проецирует сюжетно-композиционную структуру родословия на типичный для него сюжет-архетип – жизненный цикл человека, вклю-

 $<sup>^{14}</sup>$  Кириллин В. М. Указ. соч. Заметим, что в христианской культуре символика корабля (якоря) тождественна символике прорастающего «древа жизни» и креста (см.: Кутковой В. С. Указ. соч. С. 162).





 $<sup>^{13}</sup>$  Кириллин В. М. Указ. соч. С. 27. В приложении к тексту VII опять названы не 11, а 15 книг. 15 – число Богородицы.





чающий три основных сегмента: родильно-крестильный – брак – смерть $^{15}$ .

Поскольку родословие воспроизводит не реалии действительной жизни, а его духовную ипостась, его неосязаемое «я», пребывающее в пространстве невидимой Святой Руси, то названная цепочка претерпела коррекцию.

Во-первых, каждый этап амбивалентен: рождение и новая жизнь в браке чреваты состоянием временной смерти, а будущая кончина в случае обретения в себе Христа обещает герою вечную жизнь.

Во-вторых, поскольку герой – «посвященный», то в силу уготованной ему миссии он заключает брак дважды. В преддверии супружеских отношений он проходит через обряд инициации, который в первом случае включает: видения – хожения – испытания, завершающиеся браком с ангелом – воплощением вселенской церкви. Во втором случае в обряд входят: муки – искушение – видение – хожение – испытание, приведшие героя к невидимому граду Китежу – к его союзу с «мати верой» – православной церковью.

Родословие, как нами было доказано, опирается на целый спектр жанров-ориентиров, но его сюжетно-композиционный костяк является своеобразным сплавом волшебной сказки и жития с их установками на соборность (в храме, в семье), извечный путь и веру в чудо.

Опора на эти жанровые составляющие позволяет расширить не только рамки историко-культурного контекста, узнаваемого благодаря прямым и скрытым цитатам, ударным деталям, аллюзиям и ассоциациям, но предельно задействовать архетипический контекст, связывающий через один, порой, на первый взгляд, факультативный признак клюевский текст с одним или суммой текстов, соприродных ему на глубинных уровнях коллективного бессознательного. Казалось, невозможно вычленить в родословии китежское пространство,

<sup>&</sup>lt;sup>15</sup> Маркова Е. И. Творчество Николая Клюева... С. 160–161, 303.









если не знать, что герой сказки должен найти тридевятое царство, герой жития – свой монастырь, новый Христос – свой Иерусалим.

Выстраданное второе супружество (не случайно его предваряют муки) отозвалось в сердцах современников. Не случайно поэт-критик Борис Богомолов, написавший первый книгу о Клюеве, отождествил его с градом-храмом, нарек «Обретенным Китежем».

Духовный собрат Клюева полагал, что Русь, идущая «по пути Христа сквозь эпохи тысячелетий», выстрадала «после тысячелетнего безмолвия» своего поэта и наконец-то «заговорила устами самородка Николая Клюева своим странным потрясающим языком...»<sup>16</sup>.

Осознавая сакральную наполненность своей Книги, свою миссию «Христом быть», поэт предвидел и свою крестную участь.

Если в «Судьбине» напрямую говорится о крестной участи поэта, то в его прошении сказано так: «В настоящее время тяжело болен. Исход моей болезни – сумасшествие и смерть» (47). Но сумасшествие при жизни не есть ли отсылка к русскому Христу – князю Мышкину. Идиот так и не спас свою Настасью Филипповну. А в клюевской «Погорельщине» погибла его Настасья-блудница «без чести, без креста, без мамы» (517, 675). Будто исполнилось сказанное поэтом: «...публичный дом непобедим» (55). Потому и в значении имени – Анастасия – воскресение – звучит трагический приговор России: сегодня спасения нет. А завтра? О том, что будет «завтра», сказано в его стихах и прозе.

Пророческим стало его духовное завещание – «Песнь о Великой Матери». В поэме с его фундаментальной материнской основой (Матерью Сырой Землей, Матерью Божией, Матерью Человеческой) и Поэтом-Христом расцвели все мотивы и

 $<sup>^{16}</sup>$  Богомолов Б. Обретенный Китеж. Душевные строки о народном поэте Николае Клюеве. Пг., 1917. С. 8, 14.









образы, обозначенные в родословии Николая Клюева. Здесь и древо-птица и книга золотая, медведь и лебедь, купина и корабль, «георгиевский комплекс» и «калевальский извод», изба и храм, мир и Россия.

Здесь предвидение многих бед России и предчувствие ее духовной победы, символом которой станет счастливый брак юной Настеньки с неведомым пока женихом. Она идет навстречу своей судьбе по Русской Земле, народу, которому предстоит сплотиться в единый живой храм и познать Слово Христа и народный завет своего Поэта.









## Именной указатель

Абрамов Ф. А. 228 Аввакум Петров, протопоп 22, 47, 53, 61, 73, 75, 79–80, 86, 99– 100, 192–193, 284–285 Августин Блаженный 70 Авдотья, кухарка 39, 317 Аверинцев С. С. 11, 181-182 Авраам (библ.) 71, 83, 117, 156, Аграфена Купальница, св. 242 Агурский M. 197–198 Адам (библ.) 23, 90, 182–184, 327 Азадовский К. М. 7-9, 14, 16, 24, 27, 41–42, 44, 49, 65, 69, 85, 94, 116–120, 128–129, 136, 147-149, 152, 155-160, 164, 170, 174, 188, 194, 216, 221, 244-245, 248, 252, 255, 265, 277, 289, 294, 299-301, 312-313 Александр, король 323 Александр II, импер. 322 Александр Македонский 191 Александр Свирский 163 Александра Федоровна, имп. 323 Алексей, св. 329 Алексей Михайлович 45, 49, 73, 229, 280 Али, ангел и друг 23, 27, 32, 176, 181-185 Али, пр., сын Мухаммеда 181–182 Анастасий, импер. 54 Андрей Критский 149 Андрей Первозванный 161, 329 Андреян, прадед Н. А. Клюева 47

Ароев А. 172 Арсен (миф.) 188-189 Артёмий Веркольский 144 Архипов Н. И. 6, 8, 17, 24, 26-27, 41, 43-44, 49, 51-52, 65, 78, 83, 245, 277, 287, 300, 302, 304-305, 307, 324, 327, 329-330 Аскеназ (библ.) 52 Астахова А. М. 319 Афанасий Муромский 37, 235, 244 Афанасьев А. Н. 233, 283 Афиногенов А. Н. 225 Бажов П. П. 296 Базанов В. Г. 16, 26, 44, 49, 78, 207, 219 Базанов Е. А. 308 Байрон Д. Г. 192 Балакирев М. А. 321 Барская Н. А. 79-80, 87, 90-91, 97, 237 Барсов Е. В. 310 Батый, хан 12, 45, 50, 68, 224-226, 229, 239 Батюшков К. Н. 304 Бахтин М. М. 10, 13, 301 Бахтина О. Н. 25, 41, 61–63, 94 Белинский В. Г. 208 Белкин А. А. 284 Белков П. Я. 319-320 Бельская Л. Л. 10 Бельский Л. П. 266 Бессонов П. А. 87 Блок А. А. 34, 65, 78, 99, 124, 177, 215–216, 221–223, 267, 269, 289, 293, 299, 301, 322



Арион (миф.) 276







Богданов А. В. 301 Богданова (Богданова-Зиновьева) A. C. (H. C.) 306, 316–317 Богомолов Б. 333 Бородин А. П. 321 Боян (миф.) 268 Брокгауз Ф. А. 5 Брихничев И. П. 33, 65, 217, 219-220, 290 Брюсов В. Я. 33, 65, 99, 197, 218-219 Будур Н. 74 Булгаков С. В. 81 Бунин И. А. 33, 218 Буслаев Ф. И. 233 Варнава, свящ. 314 Василько, кн. 227 Васина М. В. 18 Васнецов В. М. 40, 298 Вересаев В. В. 33, 218 Верлен П. 24, 50, 185, 301 Вернадский В. И. 197 Виноградова С. Б. 167 Вирсавия (библ.) 98 Власий, св. 109 Воробьева С. В. 309 Bроон P. (Vroon Ronald) 81, 86 Всеволод Большое Гнездо, кн. 239 Вяйнямейнен (миф.) 266, 268 Гавриил (библ.) 183 Гагара В. 277 Гайдар А. П. 225 Гайдн Ф. Й. 217 Ганин А. А. 25 Гарина Н. М. 107 Гарнин В. П. 5-8, 21, 41-43, 46, 54, 56, 58, 66, 73, 76–77, 79, 81, 88, 95, 104–105, 109, 111,

113, 137, 145, 147, 154, 156, 173-174, 177, 181, 226, 230, 240, 244, 289–290, 294, 298– 299, 318 Гациский A. C. 272 Гемуев И. Н. 264 Георгий Победоносец (Егорий, Юрий) 109, 146, 163, 228, 256 Георгий Всеволодович, кн. 226-227, 239 Герман Соловецкий 30, 150 Гильфердинг А. М. 311, 315, 319 Гильфердинг В. Ф. 315 Глинка Ф. Н. 203 Глюк К. В. 217 I оголь H. B. 296 Голованов Н. С. 108, 312 Головкина С. Х. 167 Гомер (библ.) 52 Горбачева В. Н. 106 Гордиенко А. А. 127 Городецкий С. М. 65, 219 Горький А. М. 54, 132-133, 135-139, 197-201, 211, 228, 269, 321, 325–327, 330 Грибовский А. М. 274 Григорий, папа 161 Грунтов А. К. 16, 111 Гумилев Л. Н. 125 Гумилев Н. С. 65 Гурьев В. 167 Давид, царь 24, 31, 35, 50-52, 71, 83, 112, 116–117, 120, 128, 160–161, 164–166, 169, 171, 182, 219, 260 Давид Святославович, кн. 112 Даль В. И. 69, 74, 83–84, 232, 279-281, 285 Даниил, пр. 76









Данте А. 112, 149 Джабраил (миф.) 183 Дементьев В. В. 44, 221 Денисов А. 116 **Денисов С. 116** Денисова С. 116 Державин В. 189 Державин Г. Р. 274-275 Дерягин Г. 274 Дионисий, икон. 22, 90, 109 Дмитрий Андреянович (Митрий), дед Н. А. Клюева 47, 76-77 Дмитрий Константинович, вел. кн. 314 Дмитриев М. О. 310 Дмитриев О. И. 310 Добролюбов А. М. (Добролюбов O. M.) 174, 318 Доданим (библ.) 52 Доманский В. А. 62, 297 Дрожжин С. Д. 33, 218 Добротворский И. 137 Достоевский Ф. М. 183, 333 Дубов Арсений, каторж. 36, 188-189 Дувакин В. Д. 301 Ева (библ.) 157 Евдокимова Л. В. 122 Евсеев В. Я. 266 Евстратия Постница, св. 257 Ежов И. С. 6, 46 Екатерина II, имп. 79 Елеазар Анзерский 314 Елизавета (библ.) 80 Елизавета Феодоровна, вел. кн. 40, 290, 298 Елиса (библ.) 52 Елисей, пр. 96 Елисей Сумской 150

Ен (миф.) 252 Ершов В. П. 122 Есенин С. А. 10, 28, 100, 131, 140, 175–176, 207–208, 266–268, 287–288, 294, 300–302, 330 Ефимов Д. М. 309 Ефимов Ф. М. 308-309, 312 Журавль Ф., скоморох 46, 49, 280-281 Житков Б. С. 129 Заволокин П. Я. 6, 325 Завьялов Ф. К. 305 Заратустра 198 Захария (библ.) 83 Захаров А. Н. 268 Знаменский В. И. 45, 220 Зевс (миф.) 283 Злобин В. А. 198–199 Зосима, старец 29, 147, 150, 152 Зосима Соловецкий 150 **Иаван** (Елиса) (библ.) 52 Иафет (библ.) 52 Иван Грозный 317, 321 Иван Дмитриевич (Митриевич), дядя Н. А. Клюева 48, 76 Иван Купала (миф.) 231, 233-234, 242, 270, 291 Игорь, кн. 131, 234 Израилевич Я. Л. 99 Илия, пр. 81, 96–97, 109 Ильина В. В. 8, 284 Ильмаринен (миф.) 253 Инмар (миф.) 253 Иннокентий, свящ. 313 Иоанн Богослов, ап. и еванг. 40, 45, 92, 115, 141–142, 161, 165, 192–193, 238–239, 260, 299– 302 Иоанн Богословский, свящ. 314









Иоанн Златоуст 28, 120 Иоанн Предтеча и Креститель 28, 90, 114–115, 120, 242 Иоанн Новгородский 39, 293 Иона (библ.) 211 Иона Клименецкий 244 Иосиф, обручник 66, 74, 82-83, 99, 219 Иринарх Соловецкий 150 Исайя, пр. 299 Исихий, иер. 314 Истома, икон. 76 Июдин М. И. 318 Каминер М. Л. 127 Карамзин Н. М. 227 Карманова П. Ф. 311 Карнаухова И. В. 306, 319 Карпов П. И. 25 Касьянов И. А. 310-311, 314-315, 319 Касьянов И. И. 319 Кережина Т. Г. 308 Кир, царь 160 Кириллин В. М. 74, 95, 97-98, 116, 122, 149–150, 171, 187, 236, 240, 258–259, 270, 291, 330-331 Киттим (библ.) 52 Клейнборт Л. М. 8 Клибанов А. И. 171–172 Клюев А. Т., отец Н. А. Клюева 56, 75, 98–100 Клюев П. А., брат Н. А. Клюева 74, 100 Клюев Т., дед Н. А. Клюева 46, 49, 51, 284–287 Клюева П. Д., мать Н. А. Клюева 22, 56, 75, 82, 88, 93, 114, 305-306, 314

Клычков Г. С. 108 Клычков С. А. 58 Козьма Индикоплов 208 Колесов В. В. 108, 131, 233-234 Кольцов А. В. 208 Комарович В. Л. 231 Конашков Ф. А. 304–305, 317 Коргуев М. М. 225 Корнилий Палеостровский 244 Корнилов С. К. 322 Корниловы 310-311 Косменко А. П. 205 Кошечкин С. П. 268 Криничная Н. А. 93, 126, 226-227, 230–234, 236, 238–243, 246-248, 250-251, 256, 271-273, 276 Кузнецова Е. И. 307-308 Кузьмин М. 314 Куликов В. С. 125 Куль (Куль-отыр) 252 Кулинич А. В. 54 Кунильский А. Е. 184 Куняева А. Н. 325 Купер Н. Ф. 257 Курец Т. С. 304–305 Кустов И. А. 310 Кутковой В. С. 18, 108, 191, 327, 331 Кюи Ц. А. 321 Лавр, св. 109 Лаврушева В. В. 313 Ладзянова Е. И. 310 Лазарева А. Я. 309 Лазарь Муромский 37, 235, 244 Левина Е. М. 309 Левий (библ.) 77 Ленин В. И. 46, 200–201









Лённрот Э. 265 Леонов Л. М. 150–151, 163 Лепахин В. В. 5-6, 28, 105, 108, 131, 141, 146 Лермонтов М. Ю. 131, 185 Ли Утнес 71, 162 Лихачев Д. С. 26, 107, 143–144, 168 Логинов К. К. 25, 41, 91–92, 94– 95, 121, 126, 152–153, 162, 166, 174, 262–263, 304 Логинова Е. В. 304 Ломан Д. Д. 288 Ломан Д. Н. 38, 288 Ломтев М. 312, 313 Лосев А. Ф. 245 Лука, ап. и еванг. 123, 161 Лучина А. К. 306 Лыбедь (Лебедь) 261, 272 Лызлова А. С. 283 Люцифер (библ.) 123 Ляцкий Е. А. 312 **Магог** (библ.) 52 Мадай (библ.) 52 Мадзини И. 199 Макагоненко Г. П. 275 Маковский M. M. 241, 271 Максим Грек 144 **Максимов** С. В. 247 Мария Магдалина (библ.) 96 Мария, инока Марфа 99 Марк, ап. и еванг. 123, 161 Маркова Е. И. 8, 10-11, 15, 17, 24, 26, 41, 49, 61–64, 78, 93– 94, 110, 121, 126, 143, 151, 163, 187, 227–228, 231, 247– 248, 252, 257, 259, 262–265, 283, 332 Матфей, ап. и еванг. 71, 161

Маяковский В. В. 112 Медведев П. Н. 6, 46, 72 Медведев Ю. М. 101 Мекш Э. Б. 10, 214 Мелетинский E. M. 82, 181, 246 Мельников-Печерский П. И. (Андрей Печерский) 226, 231, 243 Мельхиседеки (миф.) 23, 182, 185 Миролюбов B. C. 41, 99, 215 **Мешех** (библ.) 52 Михаил, арх. 90, 160, 192 Михаил, еписк. 216 Михаил, св. 192 Михайлов А. И. 5, 7, 16, 24, 41, 43, 58, 66, 117, 221 Мишкин И. Ф. 309 Моисеенко В. В. 146 Мокошь (миф.) 96-97 Мореходова Е. И. 306 **Мосеева А. 306** Москвин Ем. 76 Мотя, сект. 31, 173 Моцарт В. А. 217–218 Мусоргский М. П. 321 Мухаммед (Магомет) (миф.) 181– 182, 200 **Налимов В. В. 295** Наполеон Бонапарт, импер. 199 Нежданова А. В. 108 Некрасов Н. А. 245 Некрылова А. Ф. 282 Несторий Константинопольский, патр. 154 Нестеров М. В. 40, 298 Никандр, св. 81 Никё M. 175 Никодим (библ.) 90, 124 Никифор, архим. 77, 102-103 Никифоров А. И. 319









Николай II 325 Николай Александрович, цесаревич 322 Николай Святоша, кн. Черниговский 22, 112-113, 258 Николай Чудотворец 109 Никон (Минов Никита) 274, 314 Нилус С. 299 Ницше Ф. 198 Ной (библ.) 52 Нуми-Торум (миф.). 252 Ольхина Ф. И. 322 Омоль (миф.) 252 Онегина Н. Ф. 210 Онуфрий, св. 89 Орлицкий Ю. Б. 86 Павел, ап. 30, 118, 120, 141, 148, 153–154, 179, 182, 238 Паганини Н. 217 Памва, св. 167 Панченко В. И. 58 Парамшин, икон. 22, 109 Параскева-Пятница 34, 47, 88, 96-98, 109, 168, 254, 307 Пастернак Б. Л. 10, 126, 228 Патрици Ф. 102 Пашко О. В. 277 Перун (миф.) 96-97, 283 Петр, ап. 118, 301 Петр, свящ. 99 Петр I 114 Петр III, Искупитель 22 Петров К. М. 114 Писемский А. Ф. 277 Платон 244 Плевицкая Н. В. 58 Плюханова М. В. 80 Познякова (Позднякова) А. 319-320

Половинкин Л. А. 58 Полякова С. В. 78 Поселянин Е. 81-82 Пономарева Т. А. 24, 41-43, 49, 68-69, 86, 112, 115, 127, 136, 229, 258-259, 278, 290 Потебня А. А. 232 Приап (миф.) 329 Пришвин М. М. 216, 225 Прокопий Устюжский 109 Прокушев Ю. Л. 267 Пронин А. А. 80 Пропп В. Я. 161, 238, 257, 276 Пругавин А. С. 174 Пушкин А. С. 166, 217–218, 220, 277, 297 Рагозина (Рогозина) М. В. 306-307 Распутин Г. Е. (Новых) 38–39, 67, 142, 275–276, 288–292, 295– 297 Рассадин Ст. Б. 129 Расщеперина (Ращеперина) К. А. 74, 100, 233 Рахова (Раав) (библ.) 98 Резников Л. Я. 325, 330 Рембо А. 185, 301 Ремизов А. И. 116, 225 Реутский Н. В. 164 Римский-Корсаков Н. А. 321, 330 Рифат (библ.) 52 Родькина Т. К. 304 Розанов В. В. 180, 197 Роман Сладкопевец 24, 50, 53-54, 169, 296 Романов К. И. 322 Романовы 296 Рублев Андрей 5, 22, 109, 208 Рубцов Н. М. 304









Руфь (библ.) 98 Рыбников П. Н. 314 Рябинин И. Т. 295, 305, 312-314, 322-323 Рябинин К. М. 305 Рябинин М. К. 321 Рябинин Т. Г. 305, 321-322 Рябинин-Андреев И. Г. 305 Рябинин-Андреев П. И. 305 Рябинины 304-305 Савватий Соловецкий 150 Савельева Л. В. 261 Савин Наз. 76 Савин Ник. 76 Сагалаев А. М. 264 Сакулин П. Н. 14, 148 Салим, царь 182 Сальери А. 217-218 Самоделова Е. А. 267 Самылин М. Е. 315 Саргон I, царь 161 Сарра (библ.) 315 Свенцицкая И. С. 106 Свенцицкий В. П. 155 Свиридов Г. В. 217-218, 301 Семенов Л. Д. 128–129, 138, 215 Семенова В. П. 311 Семенова С. Г. 137, 221 Серафим, сект. 81 Серафим Саровский 81-82, 152, 157, 287 Сергеева О. А. 89–90, 92 Серых, боярин, прадед Н. А. Клюева 48, 77 Серых Ф., бабушка Н. А. Клюева 48, 77, 119 Сим (библ.) 52 Сиф 327 Скатов Н. Н. 66

Смольников С. Н. 126 Соколов Б. М. 304 Соколов Ю. М. 310 Сократ 37, 203, 235, 244-245, 267 Солнцева Н. М. 11, 25, 41, 102, 178–179, 181, 183, 221 Соловьев В. С. 175 Соловьев С. М. 227 Сологуб Ф. (Тетерников Ф. К.) 122 Соломон (библ.) 116, 120, 143-144, 185, 327 Соломонида, бабушка Н. А. Клюева 28, 114, 116-117, 309 Соломонида (Салманида) (библ.) 116 София Премудрость 67, 90 Стасов В. В. 321 Степанов В. П. 275 Страхов А. Б. 159 Струве Г. П. 180, 228, 303 Субботин С. И. 8, 58, 81, 108, 219, 268, 284, 295 Суриков А. Б. 305 Суриков Е. Б. 306 Сурикова Д. В. 306 Телешов Н. Д. 33, 218 Теребова А. Н. 311 Тихонов Н. С. 208 Тихонова А. 311 Толстой Л. Н. 35, 126-139, 172, 289, 320–321, 323 Топорков А. Л. 89 Трифон Печенегский 150 Трофимова М. К. 25 Тургенев И. С. 203 Урия (библ.) 98

Скрябин А. Н. 197









Форсис (библ.) 52 Фатима (миф.) 181 Федоров Н. Ф. 137, 180 Федосова И. А. 309-310 Федотов Г. П. 82, 87-89 Фекла, няня Н. А. Клюева 28, 114, 119-120 Фекла (библ.) 118 Феодор, старец 22, 27, 29, 147-148, 152 Феодор Стратилат 144, 283 Фидлер Ф. Ф. 148 Филиппов Б. А. 180, 228, 303 Филиппович Д. 172 Фирас (библ.) 52 Фирсов С. Л. 289 Флор, св. 109 Фогарма (библ.) 52 Фокина О. А. 304 Фома, ап. 110, 180 Фоменко И.В. 10 Франциск Ассизский 152 Фронова Г. П. 80 Фувал (библ.) 52 Хам (библ.) 52 Христофорова-Садомова H. Φ. 17,94 Циолковский К. Э. 197 **Чапыгин А. П. 225** Чернышев Г. П. 294 Чернышевский Н. Г. 201-202, 209

Чирин П. 76 **Чистов К. В. 315** Чичеров В. И. 305 Шагинян М. С. 225 Шамурин Е. И. 6, 46 Швейцер А. 179 Швецова Л. К. 8, 284 Шевелев В. П. (Щеголенок) 320-322 Шенталинский В. А. 111 Шилов Н. И. 310 Ширяевец А. В. 107, 208 Штирнер M. 199 Щепанская Т. Б. 121, 159, 313 Юнг К. Г. 237 Юсов Н. Г. 267 Юхименко Е. М. 117 Юхова П. Г. 314 Эльон (миф.) 182 Эмин Н. Ф. 274 Эткинд А. М. 172 Эфрон (Ефрон) И. А. 5 Языков Н. М. 214 Ярослав Мудрый 89, 228 Яцкевич Л. Г. 126, 167 Яхве (библ.) 138, 182 Jonas H. 175 Leisegans H. 175 MacRae G. 25 Mc. Vay Gordon (Мак Вэй Гордон) 56 Puech H. 175



Чехов А. П. 133–135







# Публикации Е. И. Марковой «Творчество Николая Клюева и контексты поэта»

25 лет назад, 10 октября 1984 года, я пришла в Институт языка, литературы и истории Карельского филиала АН СССР (ныне Карельского научного центра РАН), где должна была посвятить себя исследованию истории литературы Карелии. Тогдашний заведующий сектором литературы Эйно Генрихович Карху, финно-угровед с мировым именем, предложил вести параллельное исследование творчества Николая Клюева, пояснив, что Карелия (Олония) в долгу перед поэтом.

И я решилась... Многое мне открылось за эти годы. Могу повторить вслед за мичиганским ученым Майклом Мейкином, что и работа моя стала другой, и жизнь у меня стала совсем другая...

О том, что сделано мною на сегодняшний день по исследованию творчества Николая Клюева и его основных контекстов, свидетельствует перечень трудов, о внешних и внутренних переменах в своей жизни и судьбе здесь не расскажешь.

Своей главной работой считаю монографию «Творчество Николая Клюева в контексте севернорусского словесного искусства» (Петрозаводск, 1997), в которой я попыталась через локальный и региональный контекст осмыслить художественный язык творца, показать, как, в свою очередь, через клюевский текст раскрывается единый замысел этого контекста и постигается сам национальный код русской словесности. Эту книгу в 2000 году в Институте мировой литературы им. А. М. Горького я защитила в качестве докторской диссертации.

Новый статус позволил мне решиться на проведение первой Международной конференции «Олонецкие страницы жизни и творчества Николая Клюева и проблемы этнопоэтики», посвященной 120-летию со дня рождения великого русского поэта Николая Клюева. Она прошла в сентябре 2004 года в ставшем мне родным Институте ЯЛИ и собрала почти всех дорогих моему сердцу клюеведов. Она началась в Петрозаводске 21 сентября, в Праздник Рождества Пресвятой Богородицы, и завершилась в родной для поэта Вытегре 27 сентября, в день Воздвижения Креста Господня. Когда мы с директором Вытегорского краеведческого музея Тамарой Павловной Макаровой планировали время проведения конференции, то, честно скажу, забыли о символическом наполнении этих чисел. Это еще раз подтверждает мое ощущение, что не я (не мы) выбрала (выбра-









ли) поэта, а он выбрал меня (нас) в качестве своего посоха (проводников) в мире земных читателей.

На основе прочитанных тогда докладов и сложилась коллективная книга «XXI век на пути к Клюеву» (Петрозаводск, 2006).

Конференция и этот сборник – второе мое важное дело. Третье – представленная читателям нынешняя книга, за помощь в создании которой я благодарю всех, кто был причастен к ее написанию, обсуждению и изданию.

Важным для меня является и постоянная связь с современными читателями, с которыми я теперь общаюсь и через библиотеку, носящую имя поэта. Она находится в Петрозаводске, на Кургане, где Николай Клюев произнес свою первую апостольскую речь.

В списке публикаций есть работы, в коих не сказано о Н. А. Клюеве, но они значимы для осмысления контекста его творчества (см.: I: 1; II: 30, 49); если клюевская тема в работе не звучит как самостоятельная, то даются только номера страниц, где есть упоминания о поэте; в перечне газетных публикаций не указаны информационные заметки о конференции 2004 года, написанные на основе составленного мною пресс-релиза и данных интервью.

До будущих встреч, уважаемые читатели.

6 сентября 2009 года Е. Маркова

## І. ОТДЕЛЬНЫЕ ИЗДАНИЯ

- 1. М. Горький и И. Федосова. Препринт доклада на заседании Президиума КФ АН СССР. Петрозаводск, 1989. 19 с.
- 2. Элементы финно-угорской культуры в художественной системе Николая Клюева. Препринт доклада на заседании Ученого Совета ИЯЛИ КарНЦ РАН. Петрозаводск, 1991. 18 с.
- 3. Основные черты русской лирики Карелии 60-80-х гг. Препринт доклада на заседании Ученого Совета КарНЦ РАН. Петрозаводск, 1992. С. 3-4, 16-18.
- 4. С. Есенин. «Звени, звени златая Русь…» / Сост. сб. и авт. вступ. ст. «Судьбы золототканое цветенье…». Петрозаводск: Изд-во «Карелия», 1995. Вступ. ст.: с. 5–18.









- 5. Творчество Николая Клюева в контексте севернорусского словесного искусства. Монография. Петрозаводск: КарНЦ РАН, 1997. 316 с.
- 6. Творчество Николая Клюева в контексте севернорусского словесного искусства: Автореф. дис. ... докт. филол. наук. М., 2000. 57 с.
- 7. История литературы Карелии. В 3-х т. Т. III / Коллектив авторов. Осн. исполнит. Ю. И. Дюжев, Е. И. Маркова. Петрозаводск: КарНЦ РАН (КарНЦ РАН, ИМЛИ им. А. М. Горького, ИЯЛИ), 2000. С. 46–58; см. также именной указатель на с. 451.
- 8. Гендер в творчестве современных писателей коренных народов Европейского Севера России: Учебное пособие / Сост., науч. ред. и основной исполнитель. Петрозаводск: КарНЦ РАН, 2005. С. 12, 16, 32, 55, 178, 179, 200, 206–207.
- 9. XXI век на пути к Клюеву: Материалы Междунар. конф. «Олонецкие страницы жизни и творчества Николая Клюева и проблемы этнопоэтики», посвящ. 120-летию со дня рождения великого русского поэта Николая Клюева (21–25 сент. 2004 г.) / Сост., науч. ред., автор. Петрозаводск: КарНЦ РАН, 2006. 372 с.
- 10. Николай Клюев: путь от речи на Кургане до поэмы «Кремль»: Сб. материалов / Сост., науч. ред., автор. Петрозаводск: МУ культуры «ЦБС» Библиотека-филиал № 3 им. Н. А. Клюева, 2008. 55 с. Для служебного пользования.
  - 11. Николай Клюев и русский эпос XX века. Рукопись.

#### II. СТАТЬИ И ТЕЗИСЫ

- 1. Лирика Николая Клюева и русская народная сказка // Фольклористика Карелии. Петрозаводск: КФ АН СССР, 1987. С. 123–136.
- 2. Лирика Николая Клюева и русская народная сказка // Проблемы литературы Карелии и Финляндии. Петрозаводск: КФ АН СССР, 1988. С. 45–60.
- 3. Предисловие // Проблемы литературы Карелии и Финляндии. Петрозаводск: КФ АН СССР, 1988. С. 3–4.
- 4. Русские писатели Карелии детям (1918–1955) // Проблемы детской литературы. Петрозаводск: ПГУ, 1989. С. 50–69.
  - 5. Стихотворный крест // Север. 1989. № 10. С. 104-111.
- 6. Поэт Николай Клюев и Карелия // Карелы: этнос, язык, культуры, экономика (Тез. докл.). Петрозаводск: КФ АН СССР, 1989. С. 61–63.









- 7. Типы писателей Русского Севера // Европейский Север: история и современность: Тез. докл. Всерос. науч. конф. Петрозаводск: КФ АН СССР, 1990. С. 130–131.
- 8. Творчество Н. А. Клюева в свете традиций русской фольклористики // Культура Русского Севера. Традиции и современность: Материалы к конференции. Череповец, 1990. С. 87–88.
- 9. Художественное время в «Песнослове» Николая Клюева // Проблемы литературы Карелии и Финляндии. Петрозаводск: КарНЦ РАН, 1991. С. 50–68.
- 10. Храм или мастерская? Две тенденции в изображении природы («Соть» Л. Леонова и поэмы Н. Клюева) // Верность человеческому. Нравственно-эстетическая и философская позиция Л. Леонова. М.: ИМЛИ РАН, 1992. С. 34–101.
- 11. «Немые» тексты в «Песнях из Заонежья» Н. Клюева // Литература и фольклор. Проблемы взаимодействия. Волгоград: ВГПУ, 1992. С. 85-93.
- 12. Творчество Н. Клюева в свете народных представлений о смерти // Литература и фольклорная традиция: Тез. докл. Волгоград: Перемена, 1993. С. 73–75.
- 13. Житие Николая Клюева // Выговская поморская пустынь и ее значение в истории русской культуры: Тез. Междунар. конф. Петрозаводск: Полипринт, 1994. С. 57–58.
- 14. Знаки финно-угорской культуры в русской литературе Карелии // Проблемы литературы Карелии и Финляндии. Петрозаводск: КарНЦ РАН, 1994. С. 74–97.
- 15. Возвращение Николая Клюева (К 110-летию великого русского поэта) // Журавка (Петрозаводск). 1994. № 1. С. 19–21.
- 16. Литература и фольклорная традиция. Обзор. "DE VISU" (Историко-литературный и библиографический журнал. Москва). 1994. № 1/2. С. 136.
- 17. Северная мистерия России // Наука и религия. 1994. № 7. С. 8–9.
- 18. «Душа воскресшая» в поэзии Николая Клюева // Евангельский текст в русской литературе XVIII–XX веков. Петрозаводск: ПГУ, 1994. С. 308–315.
- 19. Мать-Троица в поэзии Н. Клюева // Вытегорский вестник. № 1. «Мое бездонное слово...». Вытегра (Издание музея), 1994. С. 27–32.









- 20. «Мы черновые вариаты...» (Поиски гармонии в русской лирике Карелии 60-х годов) // Север. 1995. № 3. С. 136, 139–140, 145.
- 21. Калевальский комплекс в творчестве Н. Клюева // Summaria acroasium in sectionibus et symposiis factarum. Pars. II. Jyväskylä (Финляндия), 1995. S. 284.
- 22. Лебедь и павлин в русской словесности // Сборник «Два Сергея». Талдом (Издание музея), 1995. С. 97–98.
- 23. «Нитки рвутся я вяжу...»: Предисловие к сборнику // Сборник поэзии и прозы современных писательниц русской провинции «Русская душа». Потсдам (ФРГ), 1995. С. 11.
- 24. Поэт Земли Русской. Информация (в записи Н. Красавцевой) // «Русский свет» (Тампере, Финляндия). 1996. № 2. С. 2–3.
- 25. Tehkäämme mahdoton mahdolliseksi // Carelia. 1996. N 5. S. 144. (Обзор І. Hännikäinen включает тезисы доклада Е. И. Марковой.)
- 26. «Покажите путь на берег, выводите в мир прекрасный». Выступление // Север. 1996.  $N^{\circ}$  5. С. 135–136.
- 27. Творчество Н. Клюева как предмет междисциплинарного изучения // 50 лет Карельскому научному центру РАН: Тез. докл. Петрозаводск: КарНЦ РАН, 1996. С. 235–236.
- 28. Лирика Николая Клюева в свете народных представлений о смерти // Проблемы литературы Карелии и Финляндии. Петрозаводск: КарНЦ РАН, 1996. С. 60–73.
- 29. Образ Белой Лебеди в фольклоре и литературе // Проблемы поэтики языка и литературы. Петрозаводск: КГПУ, 1996. С. 20–24.
- 30. Златая Русь. Волшебно-сказочные корни поэтики Есенина // Зборни матице српке за славистику. Нови Сад (Сербия), 1996. С. 34-55.
- 31. Вещий лебедь (Судьба Н. Клюева в контексте национальной традиции) // Вытегра. Краеведческий альманах. Вып. 1. Вологда: Русь, 1997. С. 278–295.
- 32. Карельский князь: (Финно-угорские корни русского поэта Н. Клюева) // Николай Клюев. Исследования и материалы. М.: ИМЛИ РАН, 1997. С. 137–149.
- 33. Работайте, самое страшное остановка // Север. 1997. № 1. С. 145. (Обсуждение журнала «Север».)
- 34. Между жизнью и смертью. Поминание кижского мастера А. И. Авдышева // Север. 1998. № 6. С. 154–155.









- 35. Есенин и Клюев. Прощальный диалог // Slavic Slaves. In Honor of Sergei Esenin. Canadian American Studies (Канада США), 1998. P. 147–157.
- 36. Творчество Н. Клюева в системе национальной культуры // Важнейшие результаты научных исследований КарНЦ РАН: Тез. докл. на юбилейной науч. конф. Петрозаводск: КарНЦ РАН, 1999. С. 148.
- 37. Зырянский Исус. Финно-угорский храм в творчестве Н. Клюева // Междунар. конгресс финно-угорских писателей. Сб. докл. и выступл. Сыктывкар, 1998. С. 43–59.
- 38. Зырянский Исус (Финно-угорский храм в творчестве Н. Клюева) // «АРТ» (Сыктывкар). 2000. № 2. С. 150–160.
- 39. Творчество Н. Клюева в системе национальной культуры («Георгиевский комплекс») // Н. Клюев: образ мира и судьба. Томск: ТомскГУ, 2000. С. 36–44.
- 40. «Георгиевский комплекс» в поэме Николая Клюева «Погорельщина» и тетралогии Ф. Абрамова «Пряслины» // Гуманитарные исследования в Карелии. Петрозаводск: КарНЦ РАН, 2000. С. 132–137.
- 41. Karjalan ruhtinas. Venäläisen runoilijan Nikolai Kljujevin suomalais-ugrilaiset juuret // Carelia. 2001. N 1. S. 84–90.
- 42. Runouden mystikka ja mystikan runoutta. Kaskusteluja Nikolai Kljuevistä // Carelia. 2001. N 7. S. 137–143. (Диалог Е. Марковой и В. Иванова.)
- 43. Образ и символ мельницы в творчестве А. Пушкина и С. Есенина // Пушкин и Есенин. М.: ИМЛИ РАН; Наследие, 2001. С. 186, 197.
- 44. Лес как предмет научной и художественной полемики в романе Леонова «Русский лес» и в севернорусском искусстве 20–50-х годов // Век Леонида Леонова. Проблемы творчества. Воспоминания. М.: ИМЛИ РАН, 2001. С. 204–215.
  - 45. В живых веках... Выступление // Север. 2002. № 7–8. С. 181.
  - 46. Возродись, душа... // Север. 2003. № 1-2. С. 205, 208.
- 47. Олонецкие храмы в поэзии Н. Клюева // Православие в Карелии: Материалы 2-й Междунар. конф., посвящ. 775-летию крещения карелов. Петрозаводск: КарНЦ РАН, 2003. С. 286–291.
- 48. Христианство в системе национальной культуры // Труды Карельского научного центра РАН. Вып. 5. Петрозаводск: КарНЦ РАН, 2003. С. 121–126.









- 49. Традиции волшебной сказки в художественной системе «Анны Снегиной» // Сергей Есенин и русская школа: Книга материалов Междунар. конф. Рязань: Пресса, 2003. С. 372–381.
- 50. Гендерное восприятие истории и современности в женской литературе Русского Севера рубежа тысячелетий // Введение в гендерные исследования. Петрозаводск: ПетрГУ, 2003. С. 51.
- 51. Кагелий гыч серыш. Предисловие к публикации переводов Н. Клюева на марийский язык // Ончыко (Йошкар-Ола). 2004.  $N^{\circ}$  8. С. 89–90.
- 52. Звука лик. Предисловие к клавиру // Р. Зелинский. Избяные песни: Цикл романсов на стихи Н. Клюева. Петрозаводск: КарНЦ РАН. 2004. С. 4-6.
- 53. «Цветет в сутемёнки, пылает в зарань» (Образ храма Пресвятые Богородици в «Песни о Великой Матери» Н. Клюева) // Свет и цвет в славянских языках. Melbourne (Австралия): Academia press, 2004. P. 85–92.
- 54. Николай Клюев: «Я музыку постиг...» // Север. 2005.  $N^{o}$  1–2. С. 151–163.
- 55. Креститель Руси Егорий и повесть Максима Горького «Мать» // Евангельский текст в русской литературе. Вып. 4. Петрозаводск: ПетрГУ, 2005. С. 619-629.
- 56. Зелёный Юрий и пламенный Егорий («Георгиевский комплекс» в поэме Н. Клюева и романе Б. Пастернака) // Николай Клюев: образ мира и судьба. Вып. 2. Томск: Сибирика, 2005. С. 18–34.
- 57. Новокрестьянская поэзия в книгах Геория Свиридова «Музыка как судьба» // Георгий Свиридов и русская художественная культура XX века. Петрозаводск: ПетрГУ, 2006. С. 53–58.
- 58. Человек-волк в творчестве С. А. Есенина и романе М. А. Шолохова «Тихий Дон» // Есенин на рубеже эпох: итоги и перспективы. Материалы Междунар. науч. конф. М.; Константиново; Рязань: Пресса, 2006. С. 211–217.
- 59. «Мельница вприсядку пляшет» (О сне Татьяны и судьба России в романе А. С. Пушкина «Евгений Онегин») // In Memoriam: Эдуард Брониславович Мекш. Daugavpils (Латвия): Daugavpils Universtates Akadëmskais appäds «Soule», 2007. Р. 62.
- 60. Трансформация мифа о Тесее в ранней лирике Николая Клюева // Россия и Греция: диалоги культур. Петрозаводск: ПетрГУ, 2007. С. 321–329.









- 61. На границе жизни и смерти (о поэме Николая Клюева «Кремль») // Границы и контактные зоны в истории и культуре Карелии и сопредельных регионов. Гуманитарные исследования. Петрозаводск: КарНЦ РАН, 2008. С. 169–180.
- 62. Полемика Николая Клюева и Сергея Есенина в свете калевальского сюжета о состязании певцов // Есенин и мировая культура: Материалы междунар. науч. конф., посвящ. 112-летию со дня рождения С. А. Есенина. Москва; Константиново; Рязань: Пресса, 2008. С. 245–253.
- 63. Поэт и вождь в поэме Н. Клюева «Кремль» // Нарымская поэма Н. Клюева «Кремль». Интерпретации и контекст. Томск: Томский гос. ун-т, 2008. С. 114–130.
- 64. «Купина» в творчестве Николая Клюева: образ и понятие // Православие в Карелии. Материалы III региональной конф., посвящ. 780-летию крещения карелов (16–17 октября 2007 г., г. Петрозаводск). Петрозаводск: КарНЦ РАН, 2008. С. 176–183.
- 65. Клюев Николай Алексеевич // Карелия: Энциклопедия. Петрозаводск: ПетроПресс, 2009. Т. II. С. 63–64.
- 66. Певец потаённой России. Интервью (корр. Е. Пиетиляйнен) // Север. 2009. № 9-10. С. 95-100.
- 67. Назову цветочком аленьким увядающую жизнь: Предисловие к публикации стихов В. Сергина // Север. 2009. № 9–10. С. 124.
- 68. Параша и Марина (Матерь-Русь в «Песни о Великой Матери» Н. Клюева и «Жизни Клима Самгина» М. Горького). В печати.

#### III. ГАЗЕТНЫЕ ПУБЛИКАЦИИ

- 1. Родословие нашей словесности. Завершена работа над «Историей литературы Карелии» // Лицей (Петрозаводск). 1993.  $N^{\circ}$  2. C. 4.
- 2. Мать-Троица в поэзии Николая Клюева // Красное знамя (Вытегра). 1993.  $N^{\circ}$  131. 16 нояб. С. 3.
  - 3. Олонецкий ведун // Лицей (Петрозаводск). 1993. № 8. С. 4.
- 4. Лебедь и павлин // Заря (вып. «Клычковский вестник») / Тал-дом. 1994. № 52. 6 июля.
- 5. Он сердце в краски переплавил (О портрете поэта Николая Клюева, написанном художником Михаилом Цыбасовым) // Красное знамя (Вытегра). 1995.  $N^{\circ}$  78. 11 июля. С. 3-4.









- 6. Есенин и Клюев. Прощальный диалог // Красное знамя (Вытегра). 1995. № 122. 21 окт. С. 2, 4.
- 7. В памяти народной. Россия отметила 100-летие Сергея Есенина (в записи Н. Красавцевой) // Карелия (Петрозаводск). 1995.  $N^{\circ}$  125. 2 нояб. С. 6.
- 8. «Земли моей печальный гений…» // Карелия (Петрозаводск). 1996. № 90. С. 7; № 92. С. 7.
- 9. Древнерусский поэт... XX века. Печальный юбилей. Интервью (корр. Н. Красавцева) // Лицей (Петрозаводск). 1997. № 10. С. 5.
- 10. Уральская филология путь к сближению. Интервью (корр. Н. Красавцева) // Лицей (Петрозаводск). 1998. № 11. С. 12.
- 11. «И лопь прозвала гостя Клюев» // Северный курьер (Петрозаводск). 1999. № 89. 20 апр. С. 3.
- 12. Николай Клюев: национальный образ мира и судьба наследия. Интервью (корр. Н. Жилякова) // Alma Mater (Томск). 1999.  $N^{\circ}$  15. 6 окт. С. 8.
- 13. Русский Север уникален тем, что объединяет две мощных культуры. Интервью (корр. Н. Красавцева) // Kudo Kodu (Йошкар-Ола). 2000. № 12. С. 11.
- 14. Одолеть судьбу-змею скачет пламенный Егорий // Лицей (Петрозаводск). 2001. № 2. С. 14.
- 15. От язычества и до наших дней. Интервью (корр. Н. Красавцева) // Лицей (Петрозаводск). 2002.  $\mathbb{N}^{\circ}$  8–9. С. 7.
- 16. Слезоцвет на могилушке маминой... // Красное знамя (Вытегра). 2003. № 76. 3 июля. С. 3.
- 17. На Родине Николая Клюева звучат его «Избяные песни». Интервью (корр. Н. Красавцева) // Северный курьер (Петрозаводск). 2003.  $N^2$  127. 12 июля. С. 3.
- 18. Книга об «олонецком ведуне» поэте Николае Клюеве. Интервью (корр. Н. Красавцева) // Молодежная газета (Петрозаводск). 2006. 14–20 дек.
- 19. Быть или не быть свадьбе быть или не быть России. Интервью (корр. Л. Красавцева) // Республика Карелия. Официальный сервер гос. власти. 30.03. 2007. 4 с. htt//gov. karelia.ru/govpower/regestry/070324/html.





## Оглавление

| Введение                                           | 5   |
|----------------------------------------------------|-----|
| Глава I. ТЕКСТЫ: ПАСПОРТИЗАЦИЯ И ЖАНРОВАЯ          |     |
| ХАРАКТЕРИСТИКА                                     | 19  |
| A II A III THE | 13  |
| Глава II. ЕВАНГЕЛЬСКИЙ ТЕКСТ                       |     |
| В АВТОБИОГРАФИЧЕСКОМ ЦИКЛЕ                         |     |
| НИКОЛАЯ КЛЮЕВА                                     | 59  |
| Предварительные замечания                          | 61  |
| Прародители                                        |     |
| Азъ есмь                                           |     |
| Детство. Отрочество                                | 111 |
| § 1. Рождество мое                                 |     |
| § 2. Посвящение (преображение) первое              |     |
| § 3. Испытание первое. Встреча с Толстым           |     |
| Юность                                             |     |
| § 1. Видение второе (посвящение)                   |     |
| § 2. Испытание второе: Соловки и Золотой Корабль   |     |
| § 3. Испытание третье. У скопцов                   |     |
| § 4. Испытание четвертое. Брачный союз с ангелом   |     |
| § 5. Испытание пятое. Муки                         |     |
| g - v - s - s - s - y                              |     |
| Глава III. ФОЛЬКЛОРНО-ЛИТЕРАТУРНЫЕ ИСТОЧНИКИ       |     |
| И КОНТЕКСТЫ РОДОСЛОВИЯ                             |     |
| НИКОЛАЯ КЛЮЕВА                                     |     |
| Я – Человек                                        | 197 |
| § 1. Образ мужика в русской литературе и           |     |
| родословии Клюева                                  |     |
| § 2. Искушение. Встреча с городом                  |     |
| Китеж на Онего                                     |     |
| § 1. Тропа Батыя. Видение и испытание последнее    |     |
| § 2. Птица-водяница                                | 250 |
| § 3. «Поддонный псалом» как текст-путеводитель     |     |
| к третьему видению                                 | 259 |





| § 4. Калевальско-есенинский подтекст                                    |     |
|-------------------------------------------------------------------------|-----|
| в «Гагарьей судьбине»                                                   | 261 |
| § 5. Буря                                                               | 269 |
| § 6. О смысле названия                                                  |     |
| Посол от медведя                                                        | 279 |
| § 1. Саровский медведь                                                  | 279 |
| § 2. Талант и Дух                                                       |     |
| Пестунья-память                                                         | 303 |
| Христос-семя (послесловие)                                              | 324 |
| Именной указатель                                                       | 335 |
| Публикации Е. И. Марковой «Творчество Николая Клюева и контексты поэта» | 343 |





### Научное издание

### Елена Ивановна Маркова

# РОДОСЛОВИЕ НИКОЛАЯ КЛЮЕВА Тексты. Интерпретации. Контексты

Утверждено к печати Ученым советом Института языка, литературы и истории Карельского научного центра РАН

Использованы иллюстративные материалы из книг: А. Авдышев. И свет и тень. Петрозаводск, 1997; К. Азадовский. Жизнь Николая Клюева. СПб., 2002; К. Азадовский. «Гагарья судьбина» Николая Клюева. СПб., 2004; Н. Клюев. Письма к Александру Блоку / Вступл., ввод. ст. и коммент. К. М. Азадовский. М., 2001; Т. Кравченко, А. Михайлов. Наследие комет. М.; Томск, 2006; По клюевским местам Вытегории: Буклет. Вытегра, 1999; К. К. Случевский. По Северо-Западу России. Т. I-II. СПб., 1897; личный архив автора.

Издание осуществлено при поддержке ОИФН РАН, за счет средств автора и Института ЯЛИ КарНЦ РАН.

Художественное оформление, обложка, разделители глав И.В. Хеглунд Компьютерный набор Н.С. Авдышева Редактор Л.В. Кабанова Оригинал-макет Г.А. Тимонен

Подписано в печать 21.09.2009 г. Формат  $60×84^1/_{16}$ . Гарнитура Korinna. Печать офсетная. Уч.-изд. л. 16,0+0,8 (вкл.). Усл. печ. л. 20,1. Тираж 300 экз. Изд. № 9. Заказ №822.

Карельский научный центр РАН Редакционно-издательский отдел 185003, г. Петрозаводск, пр. А. Невского, 50